

أبو أسماء ابراهيم بن اسماعيل آل عصر خادم السنة المطهرة

> تورسيع دارالبازللنژوالوريع باس أحمدالباز

> > مكةالمكرمة

| • | • |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   | , |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |

# الصّالات في السّرين الصّالات المنتاع السّرية المسترا

قال ما فالم السناه في القول البهم (م 23) ؛ هوكتاب نفيس مع ما فالمه من سناقشات في حكم على الاحاديث و آحاديث و آحاديث عزيبة للا ملاحاد عرى وغير ذلك معا سيسم الاعتناء بتمريم.

تأليف الإمام شَيْخ ِ الإسلام مَجْدِ الدِّينِ مُحمدِ بْنِ يَعْقُوبِ الْفَيروز أَبَادِي (صَاحِبِ الْقَامُوسِ) المتوفّى سنة ١٧٨ هـ الْفَيروز أَبَادِي (صَاحِبِ الْقَامُوسِ) المتوفّى سنة ١٨٨ هـ

قدم له وعلق عليه وخرج أحاديثه أبو أسماء ابراهيم بن اسماعيل آل عصر خادم السنة المطهرة

> حار الكانب المجاملة مسيروت المينان

الطبعة الاولى 1800 م 1800 بيروت – لبنان جميع الحقوق محفوظة لدار الكتب العلمية – بيروت

 إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره. ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله وصفيه وخليله وخيرته من خلقه خاتم النبيين وأشرف المرسلين، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه المباركين أجمعين، ومن دعا بدعوته إلى يوم الدين.

أما بعد: فإن محبة النبي شرط في صحة إيمان كل إنسان وهي آكد أكبر فروض الله تعالى وأولاها بالبيان، أخرج البخاري ومسلم في صحيحيهما عن أنس عن النبي على قال: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين(۱) »، وأخرج البخاري عن عبد الله بن هشام قال «كنا مع النبي على وهو آخذ بيد عمر بن الخطاب فقال له عمر يارسول الله (على) لأنت أحب إلى من كل شيء إلا من نفسي، فقال النبي يارسول الله (الله والذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك من نفسك فقال له عمر فإنه الآن والله لأنت أحب إلى من نفسي فقال النبي فقال النبي على الله والذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك من نفسك فقال له عمر فاله النبي والله لأنت أحب إلى من نفسي فقال النبي والله لأنت أحب إلى من نفسي فقال النبي والله لأنت أحب إلى من نفسي فقال النبي والذي ياعمر(٢)».

وأخرج مسلم عن أنس قال: قال رسول الله بَيْكِ «لا يؤمن عبـــد (وفي

<sup>(</sup>١) البخاري (١ / ١٠ ظ الشعب) ومسلم (رقم ٧٠) ط عبد الباقي.

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٦١/٧) ط الشعب.

رواية الرجل) حتى أكون أحب إليه من أهله وماله والناس أجمعين»(١).

ولمحبة النبي علامات ودلائل. منها: اتباع سنته والعمل بما جاء به من شريعته أمراً ونهياً وإثباتاً ونفياً. امتثالاً لقوله تعالى: ﴿وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا واتقوا الله إن الله شديد العقاب (٢).

ولقوله تعالى: ﴿فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليماً ﴾ (٣).

ولا خفاء في أن كتاب الله هو أصل دينه وأن سنة نبيه على - قولية كانت أو فعلية أو تقربوية - هي الموضحة لأحكامه، والمفصلة لمجمله والهادية إلى طرق تطبيقه، فهما صنوان لا يفترقان ومنبعان للتشريع متعاضدان ولا شبهة في أن طاعة الرسول على طاعة لله ومخالفة أمره معصية لله تعالى ومن عمل بالقرآن على غير المنهج الذي انتهجه الرسول الله يكون عاملاً بالقرآن (٤).

ومن دلائل محبة النبي على الاكثار من الصلاة والسلام عليه امتثالًا لأمر الله تعالى وتشوقاً إليه اغتناماً لما فيها من الفوائد العظيمة والأجور المضاعفة الجسيمة.

يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الـذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) مسلم رقم (٤٤) ط عبد الباقي.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر الآية (٧).

<sup>(</sup>٣) «النساء» (٦٥).

 <sup>(</sup>٤) انظر «السنة قبل التدوين» تأليف محمد عجاج الخطيب المقدمة (حـ، د، لـلأستاذ/علي
 حـب الله.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب الآية (٥٦).

ويقول علي «من صلى علي مرة صلى الله عليه عشراً»(١) عن أبي هريرة رضي الله عنه:

ومن هذه المؤلفات:

١ ـ كتاب القربة إلى رب العالمين بالصلاة على محمد سيد المرسلين صلى الله عليه وعلى آله وسلم(١).

٢ \_ وكتاب الصلاة لأبي نعيم صاحب كتاب الحلية (٣) .

٣ \_ وكتاب «الصلاة لجمال الدين بن جُمْلَةَ (٤).

٤ ـ وكتاب الصلاة للشيخ تقي الدين السبكي رحمه الله (٥).

٥ ـ وكتاب «جلاء الأفهام في الصلاة على خير الأنام للإمام ابن القيم الجوزية»(٦) .ط

٦ ـ وكتاب الاعلام بفضل الصلاة على خير الأنام للإمام أبي عبد الله
 محمد النميري من أهل غرناطة توفي سنة (٤٤٥ هـ).

ومن هذه الكتب أخذ الفيروز بادي مادة كتابه هذا الـذي نحن بصدد

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم رقم (٤٠٨) وأبو داود (١٥٣٠) والنسائي (٣/٥٠) والترمذي بشرح التحفة (رقم ٤٨٣).

 <sup>(</sup>٢) تأليف الإمام خلف بن عبد الملك الأندلسي المعروف بابن بشكوال توفي بقرطبة سنة
 ٥٧٨ هـ شذرات الذهب (٢٦١/٤).

<sup>(</sup>٣) وتوفي سنة ٣٤٠ هـ واسمه أحمد بن عبد الله الأصبهاني محدث مؤرخ صوفي.

<sup>(</sup>٤) وهـو الشيخ يـوسف بن ابراهيم بن جملة قـاض له اشتغـال بالحـديث كان حنبليـاً ثم تحول شافعياً مولده بدمشق ِسنة ٦٨٢ وتوفي بها سنة ٧٣٨ الاعلام (٢١٢/٨).

هو على بن عبد الكافي عالم مشارك في الفقه والتفسير وغيرها توفي بظاهر القاهرة سنة
 ٧٥٦ هـ.

<sup>(</sup>٦) هـو محمد بن أبي بكـر الزرعي الـدمشقي فقيه مفسـر متكلم توفي بـدمشق سنـة (٧٥١ هـ) وكتابه مطبوع.

تقديمه للقارىء الكريم وهو المسمى «الصلات والبشر في الصلاة على خير البشر».

والكتاب يعتبر مصدراً طيباً في بابه غزيراً في مادته فقد أخذ عنه كثير من العلماء الذين اعتنوا بهذا الفن وألفوا فيه فقيمة هذا الكتاب متعددة الجوانب فيه جانب فقهي وآخر لغوي وثالث في فن الحديث ورابع في السيرة النبوية وتتجلى قيمته اللغوية في الفصل الأول الذي يحلل فيه كلمة الصلاة ويرجعها إلى جميع تصاريفها واشتقاقاتها كلا على حدة ويفسرها تفسيراً عميقاً نفيساً، وأما من الناحية الفقهية فنراه رحمه الله ينقل جميع أقوال الأئمة المجتهدين والعلماء العاملين مؤيداً ومناقشاً فقد أشبع القول في كل مذهب فيما يتعلق بالصلاة والتسليم كما سنقف عليه إن شاء الله تعالى وتتجلى قيمة الكتاب في علم الحديث فنراه مخرجاً عارفاً بالسند وبالرجال وبالمتن.

هذه كلمة عامة عن الكتاب الذي سيتولى طبعه إن شاء الله تعالى الأستاذ محمد علي بيضون صاحب دار الكتب العلمية فله مني ومن كل منصف وباحث جليل الشكر على إخراج هذا الكتاب إلى عالم المطبوعات في صورته هذه التي لا ندعي أننا وفيناها حقها من البحث والتعليق ولكنها أحسن حالاً وفائدة وتخريجا من سابقتها ولا شك أن هذا الجهد والفائدة إنما يعود إلى الله سبحانه وتعالى أولا وأخيراً فهو الموفق والمعين وصاحب العطاء ثم يعود بعد ذلك إلى شيخنا وأستاذنا الفاضل الشيخ حامد إبراهيم صاحب مكتبة المصطفى على فما عرفت طريق علم الحديث ووقفت على أصوله ومصطلحاته ومراجعه ومصادره القديمة والحديثة إلا بفضل توجيهاته وسديد آرائه وسماحة خلقه وبشاشة محياه وإخلاصه في قوله وعلمه وعمله وقد قال النبي على همن لا يشكر الناس لا يشكر الله الله عني

<sup>(</sup>١) أحمد (٢١١/٥). وقال الهيثمي في المجمع (١٨٠/٨) رجالـــه ثقــات. وأورده الألباني في الأحاديث الصحيحية (١/رقم ٤١٧).

خيراً ويده التي عليَّ يكافئه الله عز وجل بها إنه أكرم مسؤول وخير مأمول.

وقبل الختام أرى لزاماً على وعلى كل متصف تقديم الشكر والتقدير لأخي الفاضل محمد السعيد بسيوني زغلول صاحب موسوعة اطراف الأحاديث النبوية التي قام بعملها خدمة لطلاب علم الحديث وتسهيلاً للباحثين فيه حتى يتمكنوا من الوصول إلى مصدر الحديث ومرجعه في أقل وقت ممكن دون مشقة ولا عناء.

إن الأخ الفاضل لاقى العقبات الكثيرة في سبيل طبعها ثم إنه شرع في إضافة جديدة إلى ما عمله قبل ذلك ليصبح عدد الكتب التي تضمها هذه الموسوعة الحديثية مائة كتاب من كتب الحديث والرجال والتاريخ والتفسير وبوسعي أن أقول إن هذا العمل هو أجل عمل علمي في مجال العلوم الشرعية وخاصة في علوم الحديث تم إنجازه في هذا العصر.

وقد انتقد من لا علم له بعلم التخريج والتحقيق على فهرسته الأحاديث من كتب الرجال أو التفسير ونحوهما باعتبارها ليست من كتب الحديث وهذا خطأ إذ أن كثيراً ما نعدد مثل هذه الكتب بأسانيد لا توجد في الكتب التي تصدت لجمع الحديث. وهذا لا يخفى على كل من اشتغل بعلم الحديث وعانى التحقيق كما توجد في هذه الكتب فوائد نفيسة كتصريح مدلس بسماع. أو وجود شاهد أو متابعة أو وجود زيادة في المتن أو السند. أو اتصال منقطع أو بتصريح اسم راو مبهم. أو بذكر المكان الذي حدث فيه الراوي وكذا بذكر السنة التي وقع فيها التحديث.

ويجب أن نقر دون خجل - إن كنا منصفين - بأننا إن كنا نبغي بحق وصدق تحقيق السنة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة وأكمل التسليم. من أجل الوصول إلى بيان الصحيح منها والضعيف لحسم مشكلة اختلاط الضعيف بالصحيح حسماً نهائياً - فعلياً أن نقوم بحصر كل أسانيد وطرق الحديث الواحد. ومن الأمور البديهية أن كتب الحديث لم تحصر جميع

أسانيد وطرق الحديث الواحد. ولذا فمن يقتصر في حصر الطرق على كتب الأحاديث دون غيرها يقع في مغالطة كبيرة ولم يبلغ ما يرومه.

وإن سلفنا الصالح لم يعرف هذه التفرقة في التصنيف بين كتاب تفسير وكتاب حديث فهو يسوق أسانيد ما يحتج به من الحديث في أي موضع يحتج فيه سواء أكان في القصيدة أم في التفسير أو في الفقه أو في الأصول.. الخ.

نسأل الله تبارك وتعالى أن يهيء الأسباب وييسر الأمور لإخراج هذه الموسوعة على أحسن وجه ودون حذف منها كما نسأله تعالى أن يوفق الأستاذ محمد علي بيضون على إبراز هذه الموسوعة الثمينة إلى حيز الوجود ليكون له بها صدقة جارية يبقى بها الثواب والأجر من الله رب العالمين.

كما أسأله تعالى أن ييسر لصاحب الموسوعة المزيد من العمل في خدمة سنة نبينا على وهو لا شك على الطريق سائر كما هو علمنا به إن شاء الله ولا نزكي على الله أحداً وأسأله تعالى جلت قدرته أن ينفعنا جميعاً بأحاديث الرسول الكريم على أحسن انتفاع والعمل بها، وأن يعيننا على القيام بخدمة السنة النبوية المطهرة، ويمدنا بحوله وقوته فهو وحده المستعان وله الحمد والمنة ومنه الجزاء والثواب وإليه المرجع والمآب.

وكتبه أبو اسماء ابراهيم بن اسماعيل آل عصر ۱۷ جمادي الأولى ۱٤٠٥ هـ ۷ فبراير ۱۹۸۵ م

### بسم الله الرحمن الرحيم

## \_\_\_\_\_\_ ترجمة المؤلف\_\_\_\_\_

هبو الإمام الكبير الماهر في اللغة وغيرها، محمد بن يعقوب بن محمد بن عمر أبو طاهر الشيرازي الفيروز بادي.

ولد رحمه الله سنة تسع وعشرين وسبعمائة بكازرون<sup>(۱)</sup> من أعمال شيراز فحفظ القرآن الكريم وهو ابن سبع سنين وأخذ عن والده وعن القوام عبد الله ابن النجم وغيرهما من علماء شيراز وسمع على محمد بن يوسف الأنصاري<sup>(۱)</sup>.

ارتحل إلى العراق ودخل واسط وبغداد وأخذ عن قاضيها ومدرس النظامية بها الشرف عبد الله بن بكتاش.

وجال في البلاد الشامية والشرقية ودخل بلاد الروم والهند ولقي جمعاً من الفضلاء وحمل عنهم شيئاً كثيراً تجمعه مشيخته تخريج الجمال بن موسى المراكشي.

ثم دخل زبيد في رمضان سنة ست وتسعين بعد وفاة قاضي الأقضية باليمن كله الجمال الرعي شارح التنبيه فتلقاه الأشرف اسماعيل وبالغ في إكرامه وصرف له ألف دينار سوى ألف كان أمر ناظر عدن بتجهيزه بها واستمر مقيماً في كنفه على نشر العلم. وكثر الانتفاع به وأضيف إليه قضاء اليمن كله في أول ذي الحجة سنة سبع وتسعين بعد ابن عجيل، فارتفق

<sup>(</sup>١) في الاعلام «كازارين» (١٤٦/٧).

<sup>(</sup>٢) البدر الطالع (٢/ ٢٨٠).

بالمقام في تهامة وقصده الطلبة وقرأ السلطان فمن دونه عليه واستمر بزبيد مدة عشرين سنة وهي بقية أيام الأشرف ثم ولده الناصر أحمد. وكان الأشرف قد تزوج ابنته لمزيد جمالها ونال منه يداً ورفعة بحيث إنه صنف له كتاباً وأهداه له على طباق فملأها له دراهم. وفي اثناء هذه المدة قدم مكة أيضاً مراراً وجاور بها وبالمدينة المنورة والطائف وعمل بها مآثر حسنة وكان يحب الانتساب إلى مكة ويكتب بخطه الملتجىء إلى حرم الله تعالى.

كان رحمه الله مبجلا لدى الجميع فلم يدخل بلداً إلا وأكرمه واليها وبالغ مثل شاه منصور بن شجاع صاحب تبرين والأشرف صاحب مصر والأشرف صاحب اليمن وابن عثمان ملك الروم وأحمد بن أويس صاحب بغداد وغيرهم.

اقتنى رحمه الله كتباً كثيرة حتى نقل عنه أنه قال اشتريت بخمسين ألف مثقال كتباً وكان لا يسافر إلا وفي صحبته منها أحمال ويخرجها في كل منزل وينظر فيها لكنه كان كثير التبذير فلذلك لم يوجد له بعد وفاته ما كان يظن به.

#### مصنفاته:

صنف المؤلف كتباً كثيرة نافعة منها في التفسير:

طُ ١ ـ (لطائف ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز) ـ في مجلدات .

ط ٢ - (تنويو المقياس - في تفسير ابن عباس) - أربع مجلدات.

٣ ـ و (تيسير فاتحة الإياب في تفسير فاتحة الكتاب) في مجلد كبير.

٤ - و (الدر النظم المرشد إلى مقاصد القرآن العظيم).

٥ ـ و (حاصل كورة الخلاص. في فضائل سورة الاخلاص).

٦ - و (شرح قطبة الخشاف. في شسرح خطبة الكشاف).

## وفي الحديث والتاريخ :

٧ - (شوارق العلية في شرح مشاق الأنوار النبوية).

٨ ـ (منح الباري في شرح صحيح البخاري)<sup>(۱)</sup> (وعمدة الحكام في شرح عمدة الأحكام) في مجلدات.

ص هـ والصلات والبشر في الصلاة على خير البشر) وهو هـ ذا الكتاب وغيرها من كتب الحديث الكثيرة.

#### وفي اللغة :

• ١ - (اللامع المعلم العجاب الجامع بين المحكم والعباب وزيادات امتلأ بها الوطاب) وكان يقدر تمامه في مائة مجلد كل مجلد يقرب من صحاح الجوهري أو (القاموس المحيط والقابوس الوسيط الجامع لما ذهب من لغة العرب شماطيط) في مجلدين وهو كتاب ليس له نظير وقد انتفع به الناس ولم يتلفتوا بعده إلى غيره. وغير ذلك من المصنفات الكثيرة الواسعة الشهيرة.

قال التقي الكرماني (٢): كان عديم النظير في زمانه نظماً ونشراً بالفارسي والعربي جاب البلاد وسار إلى الجبال والوهاد ورحل وأطال النجعة (٣) واجتمع بمشايخ كثيرة غزيرة وعظم بالبلاد.

وقال في الشقائق النعمانية(١).

كان رحمه الله لا يدخل بلداً إلا وأكرمه واليها، وكان سريع الحفظ، وكان رحمه الله لا يدخل بلداً إلا وأكرمه واليها، وكان كثير العلم والاطلاع على وكان يقول: لا أنام إلا وأحفظ مائتي سطر، وكان كثير العلم والاطلاع على المعارف العجيبة. وبالجملة كان آية في الحفظ والاطلاع والتصنيف رحمه الله تعالى رحمة واسعة.

 <sup>(</sup>١) وقد اطلع عليه ابن حجر ولم ير تضيه لكثرة نقله عن ابن عربي فليس كما ذكره الشوكاني
 في «البدر الطالع» (ج ٢٨٢/٢) انظر هامشه.

<sup>(</sup>٢) البدر الطالع ٢/٢٨٣، والضوء اللامع (١٠/ ٨٣).

<sup>(</sup>٣) النجعة: بضم العين وإسكان الجيم وفتح العين طلب الكلا ومساقط الغيث ومعناه: أطال الطلب في سبيل انتهال العلم.

<sup>(</sup>٤) راجع (١/ ٩٣) هامش ابن خلكان.

وقال الشوكاني في «البدر الطالع»(١):

رام التوجه إلى مكة سنة ٧٩٩ هـ فكتب إلى السلطان يستأذنه في البقاء فيها فأجابه أن هذا شيء لا ينطق به لساني ولا يجري به قلمي فقد كانت اليمن عمياء فاستنارت فكيف يمكن أن نتقدم وأنت تعلم أن الله قد أحيا بك ما كان ميتاً من العلم. فبالله عليك إلا ما وهبت له بقية هذا العمر، والله يامجد الدين يميناً بارة إني أرى فراق الدنيا ولا فراقك، أنت اليمن وأهله. اه.

وفي هذا الكلام عبرة للمعتبرين من أفاضل السلاطين بتعظيم قدر علماء الدين، وقد أخذ عنه الأكابر من كل بلد وصل إليها وجملة تلامذته الحافظ ابن حجر والمقريزي والبرهان الحلبي.

#### وفاته<sup>(۲)</sup>:

مات رحمه الله وقد متع بسمعه في ليلة عشرين من شوال سنة سبع عشرة وثمان مائة (٣) بزبيد وقد ناهز التسعين وكان يرجو وفاته بمكة فما قدر رحمه الله وإيانا والمسلمين وأسكنه فسيح جنانه.

<sup>(</sup>١) (٢/٤/٢ باختصار).

<sup>(</sup>٢) انظر الضوء اللامع (١٠/ ٨٦) والبدر الطالع (٢/ ٢٨٤).

 <sup>(</sup>٣) في كتاب العقيق اليماني وفاته في شوال سنة (٨١٩) وفي كتـاب أزهار الـرياض وفـاته سنـة
 ٨١٦ أو ٨١٧.

راجع الاعلام للزركلي (١٩/٨).

## \_بسم الله الرحمن الرحيم\_

الحمد لله الذي أعظم حبّاه وشكمه، وأنفذ قضاه وحكمه، وأنقذ من المهالك من حباه ورعاه ودكمه والحمد لله ﴿الذي بعث في الأميين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة(۱) ثم الشكر والثناء والتحية لله، والعظمة والعزة والكبرياء والجلال والجبروت لله الملك الحق المبين، حمداً كاملاً تاماً وشكراً شاملاً عاماً وثناءً حافلاً ضاماً لما نطق به جميع الأولين والآخرين، كل ذلك عن دين صلب متين، واعتقاد حق يقين وإيمان محض مكين. ثم الحمد لله ﴿الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ﴾ (٢) ويعلي على كل طود رباه وأكمه. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له جاعل الدنيا عطاء قليلاً، وجاعل العقبي جزاء جزيلاً، والجنة جزاء نبيلاً، والجحيم عقابا وبيلا، وباعث السيد القرشي الهاشمي المكي المدني الأبطحي الحجازي نبياً كريماً وصفياً عظيماً ورسولاً بجيلاً. ثم الحمد لله الذي أرسله شاهداً ومبشراً ونذيراً ﴿وداعباً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً ﴾ (٢) لم ينج من حوالك المهالك ونذيراً ﴿وداعباً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً ﴾ (٢) لم ينج من حوالك المهالك الخليل ﴿الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والانجيل ﴾ (١٤). وخصه الخلي إلذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والانجيل ﴾ (١٤). وخصه الخليل ﴿الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والانجيل ﴾ (١٠). وخصه

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة الآية ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآية ٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف الآية ١٥٦.

من الأولين والآخرين بالمضاعفة في كل تعظيم وتبجيل. وأهداه رحمة إلى الخلق فهدى غَلفه وبصَّر عميه وأسمع صمه وأنطق خُرسه وبكمه. وأشهد أن سيدنا ونبينا وشفيعنا ومولانا أبا القاسم الداعي إلى الله محمد ابن عبدِ الله سيد المرسلين، وخاتم المنبيين، وإمام المتقين، ومناص المذنبين، وقائد الغر المحجلين، أحمد المقتفى، المصطفى الأمين، مدخر البشر، وصاحب المعجزات الباهرات ومفخر المعشر، وراكب الآيات الظاهرات وشفيع المحشر، وناصب الرايات العاليات ومزيل الغمة عن الأمة عند اصطدام. خصه الله بالطود السامي والشريعة الرفيعة والعَوْد النامي والملة المنيعة والجود الهامي، والامة السميعة المطيعة. وتوجه بختم الأنبياء والرسل. ونسخ بطريقته المثلى التماثيل والمُثَل، وجعل شريعته أقوم الشرائع والسُّبل، فكان مقصدَ الوجود. ومسند السعود، وأركانَ الجود، ومكانَ السجود، والشاهدَ والمشهود، وصاحبَ المقام المحمود والحوض المورود والمدفوع به عن الخلائق في جميع المضايق كل نكبة ونقمة. صلوات الله وسلامه وأزكى تحياته وبركاته عليه وعلى آله وأصحابه وأزواجه وأحبابه من كـل سَميـدع صنديـد، وألمعي فريد، وعبقري وحيد، إذا برز للأقران روَّع أبا حفص الهلقام بالوكمة. وبعد:

يقول: الملتجىء إلى حرم الله تعالى محمد بن يعقوب الفيروز ابادي جعله الله الكريم من المقتدين برسوله النبي المقفى، وسقاه من حب حبه السلسبيل المصفى، بالصهلصل الموفى. إنه لما كان نهار السني رابع شهر رجب من عام سبعين وسبعمائة حصل عزم إلى الغار الذي أوى رسول الله على إليه بجبل ثور وكان من هجير أصحابي طلبة الحديث والأثر رغبتهم في سماع شيء من مروباتي إذا وافينا مكاناً من الأماكن المتبركة الكائنة أحوال العذراء أم القبرى فأنسب ما وجدت أن يُقرأ بهذا المكان المنيف شيء يتعلق بذكر رسول الله على وإكثار الصلاة والسلام عليه المكان المنيف شيء يتعلق بذكر رسول الله على وإكثار الصلاة والسلام عليه

فشرعت في تعليق هذا الكتاب من جراء هذا الغرض المذكور مختصراً ملخصاً لكتب، منها كتاب ابن بشكوال الحافظ. وكتاب الصلاة لأبي نعيم الاصفهاني وكتاب القربة للخلف. وكتاب الصلاة للشيخ جمال الدين بن جملة وكتاب شيخنا تقي الدين أبي الحسن السبكي وكتاب الشيخ شمس الدين بن القيم وكتاب الحافظ أبي عبد الله محمد ابن عبد الرحمن النميري المسمى بالإعلام وأسأل الله الكريم المن علي في هذا النهار، بالاكمال والاتمام ليكون عدة مُعَدَّة لغد عند دخول الغار. وذخراً لغد الأكبر أنجو به إن شاء الله تعالى من عظيم الأوغار، وحميم الأوعار. ويشتمل ما أردنا إيراده في هذا الكتاب على أربعة أبواب وخاتمة.

الباب الأول: في معنى قوله عز شأنه ﴿إِن الله وملائكتَه يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً ﴾(١) على سبيل التلويح والإشارة وذكر أقوال المفسرين على أوجز ما يتفق لي من البيان والعبارة. الباب الثاني: في ذكر الأحاديث الدالة على فضل شأن الصلاة وعظيم قدرها وهي تنيف على مائة وعشرين حديثاً. الباب الثالث: في بيان ما يشكل من جملتها على سبيل الإيجاز والاختصار وإيضاح ما يبهم من معانيها على طريق الاقتصاد والاقتصار. الباب الرابع: في ذكر مسائل نفيسة مهمة تتعلق بالصلاة والتسليم وفوائد جليلة يحتاج إليها أهل التعلم والتعليم. والخاتمة: فيما يتعلق بغار ثور وقصته، وذكر ما امتاز به من غيران الأطواد وكهوفها بتخصته.

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب الآية ٥٦.

| الباب الأول |
|-------------|
|             |

# في تفسير قوله عز شأنه: إن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً (١)

في الآية مسائل الأولى: اختلف العلماء في اشتقاق لفظة الصلاة فقيل الصلاة الدعاء، قال الله تعالى ﴿وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم ﴾(٢) أي ادع لهم ومنه الصلاة على الجنازة أي الدعاء للميت وأنشدوا(٣):

وقابلها الريح في دنّها وصلى على دنها وارتسم وقابلها وارتسم صلى على دنها أي دعا عليها، وارتسم أي دعا وكبر قال أبو عمر النمري ومنه قول الأعشى:

لها حارس لا يبرح الدهر بيتها وإن ذُبحت صلى عليها وزمرنمسا أي دعا عليها. وقيل اشتقاقها من الصّلا بالقصر وهي النار من صَلَّيت العصا إذا قومتها بالنار فالمصلي كأنه يسعى في تعديل باطنه وظاهره كمن يحاول تقويم العود بالنار، وقيل الصلاة الملازمة ومنه قوله ﴿تصلى ناراً دات لهب﴾(١) ومنه سمي ثاني أفراس الحلبة حامية ﴾(١)

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب الآية ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الغاشية الآية ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المسد الآية ٣.

مُصلِّياً وقال أبو القاسم الزمخشري حقيقة صلى حرك الصَّلُويْن لأن المصلي يفعل ذلك في ركبوعه وسجوده وقيل للداعي مصل تشبيهاً لـه في تخشعه بالراكع والساجد وقيل أصل الصلاة الترحم وقيل أصلها التعظيم قاله الحليمي وقيل اسم مشترك لمعان حكاه الماوردي هذه أقوال العلماء رحمهم الله تعالى ورضي عنهم ونحن بتأييد الله وتوفيقه لا نعرج على شيء مما ذكروه وعندنا فيها قول هو القول إن شاء الله وذلك أن مادة (ص ل و) و (ص ل ي) موضوعة لأصل واحد وملحوظة لمعنى مفرد وهو الضم والجمع وجميع تفاريعها راجعة إلى هذا المعنى وكذلك سائر تقاليبها كيفما تصرفت وتقلبت كان مرجعها إلى هذا المعنى، وبيان ذلك أن (ص ل و) منها الصَّلا وهو وسط الظهر من الإنسان ومن كل ذي أربع وقيل ما انحدر من الوركين كل ذلك لما فيه من الانضمام والاجتماع ومنه صلاه بالنار أي شواه لأنه ينضم وتجتمع أجزاؤه، وصلا يده سخنها وأدفأها لانضمام الحرارة إليها، وصلاه خاتله وخدعه لأنه ينضم ويجتمع لخدعه كانضمام الصياد، ومنه الصِّلاية لدق الطيب يجمع فيها الطيب والمُصلي من أفراس الحلبة يجمع مع السابق، والصلوات كنائس اليهود لاجتماعهم فيها. ومنها (ص و ل) تقول منه صال على قرنه صَوْلًا إذا سطا ووثب إليه والمِصْولة المِكْنسة لأنه يُجمع بها الكناسة، والصِّيلة بالكسر عقدة في العذبة، والمصول شيء يجمع فيه الحنظل وينقع لتذهب مرارته، والتصويل كنس نواحي البيدر أي جمع ما تفرق منها ومنها (ل و ص) تقول لاص لوْصاً إذا لمح من خَلَل باب كالمختفي، وكذلك لاوص مُلاوصة واللُّوص واللواص والمُلوَّاصِ الفالوذق لانعقاده وانجماعه، واللوَّاصِ أيضاً العسل لذلك أو لاجتماعه في الخلية، ولاص حاد عن الطريق كأنه طلب الاختفاء والانجماع، وكذلك (ل ي ص) ومنها (ل ص ي) يقول لصاه يلصوه ولصا إليه إذا انضم إليه ليريبه وكذلك لصى يلصي كرمي يرمي ولصي يلصى كرضي يرضى ومنها (و ص ل) وصله وصلاه صلة وصُلة لاءمه ووصل الشيء ووصل إلى الشيء وصولاً ووصلا وِصلة بلغة واجتمع به وانتهى إليه، ومنه الوصيلة للناقة التي وصلت بين عشرة أبطن ومن الشاة التي ولدت سبعة أبطن عَنَاقين في طهر بذلك معنى الضم والجمع في جميع مواد الكلمة. ولو رُمت إيراد كل فرد من تفاريع كل مادة والحاقه بها وإيضاح معنى الجمعية فيها لكان بحمد الله ومنه عليَّ أسهلَ من جل ذاك وأسرع من اليد إلى الفم واعجلَ من تلسظ الوَرك لكن شرطي الاختصار وسلوك الإيجاز في هذا الكتاب كما أسلفناه، وقد ظهر والحمد لله بما ذكرناه ما قصدناه فسميت الأفعال المشروعة المخصوصة صلاةً لما فيها من اجتماع الجوارح الظاهرة والخواطر الباطنة وإراحة المصلي إلى الله عن نفسه جميع المفرقات والمكدرات وجمعه جميع المهمات المجمعات للخاطر المسكنات أو لاشتمالها على جميع المقاصد والخيرات، وكونها أصل العبادات وأم الطاعات، وأما الدعاء فسميت صلاة أيضاً لأن قصد الداعي جمع المقاصد الحسنة الجميلة والمواهب السنية الرفيعة أولاً وآخراً باطناً وظاهراً ديناً ودنيا بحسب اختلاف أحوال السائلين ففيها معنى الجمعية أبين من فلق الصبح ولله الحمد.

فإن قلت قد اعترض الإمام فخر الدين على الزمخشري لما زعم أن الصلاة مشتقة من الصَّلَويْن وقال هذا الاشتقاق الذي ذكره يفضي إلى طعن عظيم في كون القرآن حجة وذلك لأن لفظ الصلاة من أشد الألفاظ شهرة وأكثرها دوراً على ألسنة المسلمين واشتقاقه من تحريك الصَّلُوين من أبعد الأشياء اشتهاراً بين أهل اللغة ولو جوزنا أن يقال مسمى الصلاة في الأصل ما ذكره ثم خفي واندرس حتى صار بحيث لا يعرفه إلا الآحاد لكان مثله في سائر الألفاظ جائزاً. ولو جوزنا ذلك لما قطعنا بأن مراد الله تعالى من هذه الألفاظ ما تتبادر أفهامنا إليه من المعاني في زماننا هذا لاحتمال أنها كانت في زمن الرسول على موضوعة لمعان أخر وكان مراد الله تلك المعاني، إلا أن تلك المعاني خفيت في زماننا واندرست كما وقع مثله في هذه اللفظة. ولما كان ذلك باطلاً بإجماع المسلمين علمنا ان الاشتقاق

الذي ذكره باطل وهذا الذي أورده الإمام على الزمخشري قد يـورد عليك ويعترض به على ما زعمته من الاشتقاق وأنه من معنى الجمعية لبعده أيضاً عن الافهام إلا أنه لم يذكره أحد من أئمة اللغة غيرك.

قلت وضوح معنى الجمعية في جميع تقاليبه يأبى بُعْدَهُ ثم الفرق بين ما ذكرته وما ذكره الزمخشري واضح لظهور ما قلته وخفاء ما قاله على أنه لا يرد على الزمخشري أيضاً وكلام الإمام فخر الدين في هذا المحل منحط عن درجته غير لائق بمرتبته وذلك لا يجوز أن يكون مأخوذاً مما ذكره الزمخشري لكن لا يتوقف فهم المقصود عليه لأن المقصود فهم المعنى المشتق وهو غير متوقف على شهرة المشتق منه وقد وقع هذا المعنى في كثير من الألفاظ يفهم معناها ولا يطلع على أصل اشتقاقها الا الخواص من أهل اللغة بل وقد وقع في أشهر الأشياء وهو لفظ الجلالة عند من ذهب إلى أنه مشتق فإنهم ذكروا في اشتقاقه أشياء لا تخطر ببال أحد إلا بعد الفكرة التامة والمراجعة ولم يلزم من ذلك محذور والله أعلم.

ومن الصلاة بمعنى الدعاء قوله تعالى ﴿وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم ﴾(١) يعني عند أخذ الصدقة ادع لهم وقوله تعالى ﴿ومن الأعراب من يؤمن بالله واليوم الآخر ويتخذ ما ينفق قربات عند الله وصلوات الرسول ﴾(١) أي دعواته، ومنه قوله ﷺ: ﴿إذا دعي أحدكم فليُجب فإن كان صائعاً فَلْيُصَلِّ وإن كان مفطراً فَلْيَطْعَمْ ». أي فليدع هم بالبركة وفي رواية أي داود فليدع (٣).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢٤٢/٢.

<sup>-</sup>مسلم النكاح ١٠٥.

ـ الترمذي ٧٨٠.

<sup>-</sup> البيهقي ٢٦٣/٧.

<sup>-</sup> شرح السنة ٦/٤٧٣.

وتستعمل الصلاة بمعنى الاستغفار قال أبو حاتم: ومنه الحديث على كل منسم من الإنسان صلاة فقال رجل ما أشد ما أتيتنا به يا رسول الله فقال: إن أمرك بالمعروف صلاة ونهيك عن المنكر صلاة وكل خطوة إلى الصلاة صلاة وفي حديث آخر كل عمل المؤمن صلاة، حتى إماطته الأذى عن الطريق صلاة ومنه قوله ولا الأخرى بعثت إلى أهل البقيع لأصلي عليهم أي استغفر. ويؤيده الرواية الأخرى «يا أبا مويهبة إني قد أمرت أن استغفر لأهل البقيع فانطلق معي فخرج فخرجت معه حتى جاء البقيع فاستغفر لأهله طويلاً».

وتستعمل بمعنى البركة ومنه قوله واللهم صل على آل أبي أوفى الي بارك عليهم وتستعمل بمعنى القراءة ومنه قوله تعالى (ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها) (١) لمّا كان مختفياً بمكة إذا صلى بأصحابه رفع صوته بالقرآن فإذا سمعه الكفار سَبُّوه ومن أنزل وأُنزل عليه، فنزلت أي لا تجهر بقراءتك فيسمع المشركون فيسبوا القرآن ولا تخافت بها عن أصحابك. وتستعمل بمعنى الرحمة ومنه قول كُثَيْر:

صلى على عزة الرحمنُ وابنتِها ليلى وصلى على جاراتها الأخرِ وابنتِها وأما قول الأعشى:

تراوع من صلوات المليك طوراً سجوداً وطوراً حوارا فالمراد به الصلاة الشرعية التي فيها الركوع والسجود. والحوار هنا الرجوع إلى القيام والقعود.

المسألة الثانية: تختلف حال الصلاة بحسب حال المصلي والمصلى له والمصلى عليه فإذا كان المصلي الإنسان وهو محل التغير فتختلف صلاته لاختلاف أحواله وأما اختلاف حال المصلى من أجله فمثل صلاة الكسوف والاستسقاء وأما اختلافها باختلاف المصلى عليه فمثل صلاة الحق

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء الآية ١١٠.

على عباده كما في الآية ﴿إن الله وملائكته يصلون على النبي﴾: فسألوا عن كيفية الصلاة التي أمرهم الله تعالى أن يصلوها عليه فقال على أل إبراهيم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم أي مثل صلاتك على إبراهيم وعلى آل إبراهيم. قال أبو حاتم وفي الصلاة معنى لطيف غير ما فسرها المفسرون من معنى البركة والرحمة والدعاء لأنه قد أمرنا أن نقول في الدعاء اللهم صل على محمد وعلى آل محمد وبارك على محمد وعلى آل محمد والرحمة والدعاء معنى غير الرحمة والبركة والدعاء لما ذكر معها الرحمة والبركة والدعاء، وسنكشف القناع إن شاء الله الكريم بتأييد توفيقه عن تحقيق معنى الصلاة والمماثلة في ذلك لا بما قالم علماء النظاهر بل بما شقينا من مَشْرب التحقيق بحيث يثلج به القلب وينشرح له الصدر إن شاء الله تعالى.

قال المفسرون في معنى هذه الآية يصلون أي يُبَرِّكون حكاه البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما وحكى الواحدي عنه يريد أن الله يرحم النبيَّ والملائكة يدعون له بالرحمة وعن أبي العالية صلاة الله عليه ثناؤه وصلاة الملائكة الدعاء حكاه البخاري. وعن سعيد بن جبير صلاة الله المغفرة وصلاة الملائكة الاستغفار حكاه الماوردي وقيل الصلاة من الله تعالى اشاعة الذكر الجميل له في عباده وقيل صلاة الملائكة تبريكهم عليه حكاه الماوردي عن ابن عباس وقيل الصلاة من الله الترحم ومنه قوله تعالى فولئ عليهم صلوات من ربهم ورحمة (١) أي ترحم قال أبو عبيدة محتجاً بقول الأعشى:

تقول بنتي وقد قرَّبْتُ مرتحلا يارب جنب أبي الأوصاب والوجعا عليكِ مثلَ الذي صَلَّيتِ فاغتَمضي نوماً فإن لجنبِ المرء مضطجعا

مثلَ بالنصب اغراء وبالرفع رد عليها أي ينالك من الخير مثل ما أردت

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ١٥٧.

لى وقيل الصلاة هنا بمعنى الدعاء وأنشد الأزهري في التهذيب:

صلى على يسجيسى وأشياعه رب كريسم وشفيع مطاع

أي ترحم عليه على الدعاء لا على الخبر ومنه قول كعب بن مالك: صلى الإله عليهم من فتية وسقى عظامَهم الغمامُ المُسْبَلُ وقال ابن الاعرابي الصلاة من الله الرحمة ومن الآدميين وغيرهم من الملائكة والجن الركوعُ والسجود والدعاء والتسبيح، ومن الطير والهوام التسبيح قال تعالى ﴿كُلُّ قَدْ عَلَّم صَلَّاتُهُ وتسبيحه ﴾(١) وقال ابن عطية صلوات الله على عباده عفوه ورحمته وبركته وتشريفه اياهم في الدنيا والآخرة، وقال في قوله تعالى ﴿هُو الذي يصلي عليكم وملائكته ﴾(٢) صلاة الله على العبد هي رحمته له وبركته لديه ونشره الثناء الجميل عليــه وصلاة الملائكة دعاؤهم. وقال غيره صلاة الملائكة رقة ودعاء وقيل واستدعاء للرحمة لهم من الله تعالى. وقال الزمخشري فيها لما كان من شأن المصلى أن ينعطف في ركوعه وسجوده استعير لمن ينعطف على غيره حُنُواً عليه وترؤفا كعائد المريض في انعطافه عليه والمرأة في حنوها على ولدها ثم كثر حتى استعمل في الرحمة والترؤف ومنه قولهم صلى الله عليك أي ترحم وترأف فإن قلت هو الذي يصلي عليكم إن فسرته بترأف وترحَّم فما تصنع بقوله تعالى وملائكته قلت هي من قولهم اللهم صل على المؤمنين جُعلوا لكونهم مستجابي الدعوة كأنهم فاعلون للرحمة والرأفة وقال الماوردي اسم مشترك لمعان فمن الله في أظهر الوجوه الرحمة ومن الملائكة الاستغفار ومن المؤمنين الدعاء وقال إنما أكدها بالعطف مع اختلاف اللفظ لأنه أبلغ والله أعلم.

المسألة الثانية: قوله تعالى ﴿على النبي﴾ بترك الهمز وبالهمز والأولى أعلى وقد قُرىء بهما في السبعة والكلمة إما من النبإ وهو الخبر قال تعالى

<sup>(</sup>١) سورة النور الآية ٤١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية ١٤٣.

﴿نبىء عبادي أني أنا الغفور الرحيم ﴾ (١) فهو فعيل بمعنى فاعل لأنه ينبىء الخلق ويجوز أن يكون بمعنى مفعول قال تعالى ﴿فلما نبأها به قالت من أنبأك هذا قال نبأني العليم الخبير ﴾ (٢) وقبل اشتقاقه من النبوة وهي الرفعة سمي لرفعة محله هكذا قاله بعضهم وليس بشيء وإنما الصواب النبوة والنباوة المكان المرتفع ويحتمل أن يكون من النبي الذي هو الطريق المستقيم وقال ابن سيّده النبي: المخبر عن الله عز وجل مكية قال سيبويه الهمز فيه لغة ردية يعني لقلة استعمالها لا لأن القياس يمنع من ذلك ألا ترى إلى قول رسول الله وقد قال له اعرابي يا نبيء الله من قولهم: نأت من أرض إلى أرض إذا خرجت منها إلى أخرى ، والمعنى يا من خرج من مكة إلى المدينة فأنكر عليه عليه الهمز وقال إنا معشر قريش لا نثبر فروي لاتنبر باسمي فإنما أنا نبي الله وفي لفظ لست نبيء الله ولكني نبي الله وروي لاتنبر باسمي فإنما أنا نبي الله وفي لفظ لست نبيء الله ولكني نبي الله لم يدر ما سماه فأشفق أن يمسك على ذلك وفيه شيء يتعلق بالشرع فيكون لم يدر ما سماه فأشفق أن يمسك على ذلك وفيه شيء يتعلق بالشرع ويكون بالإمساك عنه مبيح محظور أو حاظر مباح والجمع أنبياء وانباء ونباء وقال العباس بن مرداس السلمي»:

يا خاتم النُبَّاءِ إنك مرسل بالحق كل هدى النبي هُداكا إن الإله ثنى عليك محبةً في خلقه ومحمداً أسماكا

المسألة الرابعة: لم تزل تشغّب القالة في الاختلاف والنزاع للفرق بين النبي والرسول فقال بعضهم الرسول الذي أرسل إلى الخلق بارسال جبريل إليه عَياناً ومحاورته شفاهاً والنبي الذي تكون نبوته إلهاماً ومناماً فكل رسول نبي وليس كل نبي رسولاً نقله الواحدي عن الفراء قال الشيخ أبو زكريا النووي: في كلام الواحدي نقص فإن ظاهره ان النبوة المجردة لا

<sup>(</sup>١) سورة الحجر الآية ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم الآية ٣.

تكون برسالة ملك وليس كذلك وقال القاضي عياض وهما يفترقان ويجتمعان إذ قد اجتمعا في النبوة التي هي الإطلاع على الغيب والإعلام بخواص النبوة والرفعة بمعرفة ذلك وَحَوْزِ درجتها وافترقا في زيادة الـرسالـة للرسول والأمر بالانذار والاعلام قال وذهب بعضهم إلى أن الرسول من جاء بشرع مبتدأ ومن لم يئات به غير رسول وان أُمِر بالإِبلاغ والانذار، وقيل الرسول من كان صاحب معجزة وصاحب كتاب ونسخ شرع من قبله ومن لم يكن مستجمعاً هذه الخصال فهو نبي غير مرسل وقال الـزمخشري الـرسول من الأنبياء من جمع إلى المعجزة الكتاب المنزل عليه، والنبي غير الرسول من لم ينزل عليه كتاب وإنما أمر أن يدعو إلى شريعة من قبله كل هذه أقوال وأنا لا أذكر في ذلك إن شاء الله تعالى إلا قول من هجِّيراه التحقيق والتعيين وديدنه إزاحة القناع عن وجوه الدقائق بالكشف المبين قال الشيخ الإمام المحقق عز الدين أبو محمد بن عبد السلام رحمه الله تعالى في قواعده فإن قلت أيهما أفضل النبوة أم الارسال قلت النبوة أفضل لأن النبوة إخبار عما يستحقه الرب سبحانه وتعالى من صفات الجلال ونعوت الكمال وهي متعلقة بالله تعالى من طرفها والارسالُ دونها لأنه أمرٌ بالابلاغ إلى العباد فهو متعلق بالله تعالى من أحد طرفيه وبالعباد بالطزف الآخر ولا شك أن ما تعلق بالله من طرفيه أفضل مما تعلق به من أحد طرفيه. والنبوة سابقة على الإرسال فإن قولَه تعالى لموسى عليه السلام ﴿إني أنا اللهُ رب العالمين ﴾ (١) متقدم على قوله ﴿إذهب إلى فرعون إنه طغى ﴾ (٢) فجميع ما تحدث به قبل قوله ﴿إذهب إلى فرعون ﴾ نبوة وما أمره بعد ذلك من التبليغ فهو ارسال والحاصل ان النبوة راجعة إلى التعريف بالالـه تعالى وبمـا يجب له تعالى والارسال راجع إلى إمرة الرسول بأن يبلغ عنه إلى عباده أو إلى بعضهم ما أوجبه عليهم من معرفته وطاعته واجتناب معصيته انتهى كلامه

<sup>(</sup>١) سورة القصص الآية ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة طه الآية ٢٤.

وهو حسن وتحقيق المقام أن يقال في الفرق بين النبي والرسول أن النبي إذا القي إليه الروحُ الوحيَ الذي من شأنه أن يلقيه إليه اقتصر على الحكم على نفسه خاصةً ويحرم عليه حينئذ أن يبلغ غيره فهذا هـو النبي فإذا قيـل له بلغ ما أنزل إليك إمًّا لطائفة مخصوصة كسائر الأنبياء وإما عامة للناس كما أمر سيدُنا رسولَ الله على ولم يكن هذا لغيره قبله فسمي من هذا الوجه رسولاً والذي جاء به رسالة وما اختص به من الحكم في نفسه وحَرُم على غيره من ذلك الحكم هو نبـوة فهو نبي بـه مع كـونه رسـولاً وان لم يختص في نفسه بحكم، لا يكون لمن بعث إليهم فهو رسول لا نبي فكل رسول لم يُخص بشيء من الحكم في حق نفسه فهو رسول لا نبي، وان خُصَّ مع التبليغ بحكم فهو رسول فما كل رسول نبي ولا كل نبي رسول بلا شك فاعلم ذلك، والنبوة البشرية على قسمين قسم من الله تعالى إلى عبده من غير روح ِ ملكي يكون بين الله تعالى وبين عبده بلا اخبـارات إلهية يجـدها في نفسه من الغيب أو تجليات لا تتعلق بذلك الاخبار حكم تحليل ولا تحريم بل تعريفات الهية تعطي مزيد علم بالاله أو تعريف بصدق حكم مشروع ثابت أنه من عند الله تعالى لهذا النبي الذي أرسل إليه أو تعريف بفساد حكم صح بالنقل عند الناس في الظاهر. فيطلع صاحب هذا المقام على صحة ما صح من ذلك وفساد ما فسد بِبَيِّنةٍ من الله تعالى وشاهد عدل من نفسه .

القسم الثاني هم الذين يكونون مثل التلامذة بين يدي الاستاذ ينزل عليهم الروح الأمين بشريعة من الله تقال في حق نفوسهم يتعبدهم بها فيحل لهم ما شاء ويحرم عليهم ما شاء ولا يلزمهم اتباع الرسل وهذا إنما كان قبل مبعث سيدنا رسول الله على فأما اليوم فما بقي له أثر. وأما الرسالة فهي نعت كوني بين مرسِل ومرسَل إليه ومرسَل به ويعبر عنه بالرسالة وقد تكون الرسالة حال الرسول وهي لنسبة حال تنقطع بانقطاع التبليغ بالفعل لأنه لا بقاء لها بعد انقطاع التبليغ فلا تكون إلا في الدنيا وتنقطع في الآخرة

وهي تتجدد في الدنيا لقول تعالى ﴿وما يأتيهم من ذكر من ربهم محدث ﴿(). فالإتيان به هو الرسالة والذكر الحادث عند المرسل إليه هو الكلام المرسل به وقد ذكرنا أنه يُسمَّى رسالة وهو علم يوصله إلى المرسل إليه ولهذا ظهر علم الرسالة في صورة اللين والرسل هو اللين وللرسالة عند الله تعالى مقام عظيم منه يبعث الله تعالى الوحي إلى الرسل وهذا على سبيل الاقتصار فإن الكلام فيه بعيد النفاد.

المسألة الخامسة: إن الجملة الخبرية، هنا صُدِّرت بإنَّ لتأكيد مضمون الجملة وتحقيقها، وعطف ملائكته على اسم إن شبه من قرأ بالنصب والخبر يصلون وقيل التقدير إن الله يصلي والملائكة يصلون فحذف الأول لدلالة الثاني عليه قال ولا يجوز أن يكون يصلون متضمناً لضمير الله جل ذكره والملائكة، لأن جمع الضمير في مثل ذلك يقتضي الاشتراك في الجنسية وسيأتي لهذا تحقيق حسن ان شاء الله تعالى. وأما من قرأ بالرفع وهو ابن عباس رضي الله عنه فعطف على الموضع قبل دخول إنّ قاله ابن عطية وفيه نظر. وقال الزمخشري قرىء بالرفع عطفا على محل إن واسمها قال وهو ظاهر على مذهب أهل الكوفة وأما عند أهل البصرة فلا بد من حذف خبر الأول لدلالة يصلون عليه.

المسألة السادسة: قرأ الحسن البصري (يا أيها الذين آمنوا فصلوا) بزيادة الفاء وذلك لِمَا دخل في الكلام من معنى الشرط لأنه إنما وجبت الصلاة منّا عليه من أجل أن الله تعالى قد صلى عليه فجرى ذلك مجرى قولك قد زرتك فزرني أي إنما وجبت زيارتي عليك لأجل زيارتي إياك.

المسألة السابعة: في النداء (يا) تنزيل للقريب الغافل منزلة البعيد ولا يرد قول العبد ياالله يارب وهو أقرب من حبل الوريد لأن ذلك استقصار منه لنفسه واستبعاد لها من مظان الزلفي واقرار بالتفريط في جنب الله و (أي)

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء الآية ٢.

وصلة إلى نداء ما فيه (ال) و(أيُّ) هذا هو الذي يعمل فيه حرف النداء والاسم التابع له صفة كقولك يازيد الظريف إلا أن أيّا لا يستقل بنفسه استقلال رَيد فلم ينفكٌ من الصفة وفي التدريج من الإبهام إلى التوضيح نوع وضرب من التأكيد والتشديد وكلمة التنبيه المقحمة بين الصفة والموصوف لفائدتين: إحداهما معاضدة حرف النداء وموافقته بتأكيد معناه، والثانية وقوعها عوضاً مما تستحقه أي من الاضافة. فإن قلت: لِم يكثرُ في كتاب الله تعالى النداء على هذه الطريقة ما لم يكثر في غيره؟ قلت لاستقلاله بأوجه من التأكيد وأسباب من المبالغة، لأن كل ما نادى الله به عباده من أوامره ونواهيه وعظاته وزواجره ووعده ووعيده واقتصاص أخبار الأمم الدارجة عليهم وغير ذلك مما نطق به كتابه أمورٌ عظام وخطوب جسام، ومحال عليهم أن يتفطنوا لها ويميلوا بقلوبهم وبصائرهم إليها وهم عنها غافلون فاقتضى الحال أن يُنادوا بالآكد الأبلغ والله أعلم.

المسألة الثامنة: جاء في الحديث عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه يرفعه قالت بنو إسرائيل لموسى فقال: فتال ربك؟ فتكايد موسى لذلك فقال الله تعالى: ما قالوا لك ياموسى؟ فقال: قالوا الذي سمعت قال: فأخبرهم أني أصلي وأن صلاتي تطفىء غضبي. وإسناده جيد ورجاله ثقات محتج بهم في الصحيحين وليس فيه علة غير أن الحسن رواه عن أبي هريرة ولم يسمع منه عند الأكثرين. فإن قلت: فما معنى صلاة الله تعالى؟ قلت: معناه الثناء والرحمة والبركة، ومعناه أرْحَمُ وأغْفِرُ وأسْتُرُ وكذلك في جميع ما ورد من هذا النمط من الأحاديث كحديث عبد الله بن الزُبير يرفعه قال له جبريل ليلة أسري به: إن ربك يصلي، قال ياجبريل كيف يصلي؟ قال: يقول سبقت رحمتي غضبي. فيه استدل عمر أبن قيس المكي وأخرجه أبو الفرج في الموضوعات وقال: رجاله ثقات إلا أنه موقوف على عطاء والعجب منه كيف أخرجه في هذا الكتاب مع هذا القول منه.

المسألة التاسعة: هل دخل في هذا الخطاب النبي هي فيه ثلاثة أقوال. قال الأصوليون: إذا ورد خطاب مطلق يشمل الأمة بصيغة تصلح في الوضع للرسول في كقوله تعالى: يا أيها الذين آمنوا، ويا أيها الناس، فهو داخل في الخطاب. وذهب شرذمة لا يعبأ بهم إلى أنه غير داخل، وذهب بعضهم إلى تفصيل: فقال كل خطاب لم يصدر بأمر رسول الله في بتبليغه ولكن ورد مسترسلاً فهو مخاطب به كغيره، وان صدر بالأمر له بتبليغه كقوله تعالى: ﴿قل يا أيها الناس﴾ فلا يتناوله. قيل: وان كان الظاهر في غير هذه الآية دخوله في ففي هذه الآية وقفة لأن ما سبق من الأحكام في قوله تعالى اختصاص هذا الحكم بأولئك المؤمنين ويحتمل أن يقال بدخوله في هذا الخطاب تعظيماً لأمر الله تعالى كما أنه في قد كان يقول: اشهد أني عبد الله ورسوله وكان يجيب المؤذن فيتشهد.

وفي الأم عن معاوية يرفعه: إذا قال المؤذن أشهد أن لا إله إلا الله، وإذا قال أشهد أن محمداً رسولُ الله قال وأنا ثم يسكت، وأخرجه البخاري بلفظ آخر، وعند أبي داود كان على يتشهد في الصلاة وفي الأم عن كعب بن عجرة أنه على كان يقول في الصلاة: اللهم صل على محمد كما صليت على ابراهيم وآل ابراهيم وبارك على محمد وآل محمد كما باركت على ابراهيم وآل ابراهيم إنك حميد مجيد. وفيه دلالة ظاهرة على أنه كان يصلي كما علم أمته عند نزول الآية. وعند الطبراني عن أبي الدرداء كان النبي على يقول إذا سمع المؤذن: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة صل على محمد وأعطه سؤله يوم القيامة وكان يسمعها من حوله ويجب أن يقولوا مثل ذلك إذا سمع والمؤذن وقال: من قال ذلك إذا سمع المؤذن وجبت له الشفاعة يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) الأحزاب الآية ٥٣.

المسألة العاشرة: هل يدخل في مثل هذا الخطاب النساء؟ ذهب جمهور الأصوليين انهن لا يدخلن ونص عليه الشافعي وانتُقِدَ عليه وخطىء المنتقد. وأقوى ما للمخالفين أن النساء لولم يدخلن فيه لما شاركن المذكورين فيه. والجواب عنه مشهور: إن أردتم بقولكم (لما شاركن المذكورين فيه) أي في الحكم من اللفظ أو في مثل هذا الحكم الذي دل عليه اللفظ. أمّا الأول فممنوع، وأما الثاني فلا يفيد لأن المشاركة حينئذ تكون بدليل منفصل باجماع أو قياس جلي بمعنى أنه لا فارق فما اشتملت عليه هذه الآية لا يختلف في الذكور والإناث. إما دخولاً في اللفظ عند من يراه وإما بالقياس الجلي أي إنه لا فارق إلا الذكورة والإنوثة ولا معنى لها في هذا المقام بخلاف الجهاد وغيره.

المسألة الحادية عشر: هل الأمر هنا يفيد التكرار؟ قال الشيخ محي الدين النووي: الصحيح لا يقتضيه، والثاني يقتضيه، والثالث التوقف فيما زاد على مرة على البيان فلا يحكم باقتضائه ولا منعه.

المسألة الثانية عشر: وجه إيصال هذه الآية بما قبلها. لمّا كان من الواجب على المكلفين تعظيم النبي على بعدفع الأذى عنه وإظهار شرفه وكرامته فذكر الله تعالى القسم الأول في قوله تعالى إلى أيها اللذين آمنوا لا تدخلوا بيوت النبي إلى آخرها، وذكر القسم الثاني في هذه الآية الثانية، وبدأ بالأول لأن دفع المفاسد أهم، وأيضاً لما أزشد الله تعالى المؤمنين إلى تعظيمه على بتعليم سلوك طريق الأدب معه في أشياء كثيرة تتعلق بحياته وموته اظهاراً لشرفه وتعظيماً له عقبه بما يدل على أنه تعالى أيضاً معظم لشأنه أيضاً، وكذلك ملائكته المقربون حملة العرش وحفظة العرش الذين لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرونه وفيه بيان لمنقبة عظيمة له في فإن الملك قد يأمر بإكرام شخص ولا يكون عنده بمكان، فأزيل هذا التوهم، وبيّن أنه اكرام الخلق على ربه تعالى، وأيضاً لما أرشد الله المؤمنين إلى الحال التي بجب أن يكونوا عليها مع نبيه على من التعظيم المؤمنين إلى الحال التي بجب أن يكونوا عليها مع نبيه على من التعظيم

والتوقير - ولهم معه حالتان: حالةُ الخلوة: والواجب هناك عدمُ ازعاجه - بين ذلك بقوله تعالى: ﴿يَا أَيّهَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

السألة الثالثة عشر: قُريء في الشواذ (إن الله وملائكته) برفع ملائكته. وحملها نحاة البصرة على أن المحذوف من الأول، والتقدير: إن الله يصلي وملائكته يصلون. فحذف الأول لدلالة الثاني عليه، وليس عطفاً على الموضع، و(يصلون) خبراً عنها لئلا يتوارد عاملان على معمول واحد، والصلاة الملفوظة بمعنى الاستغفار، والمقدرة بمعنى الرحمة. ونظير ذلك ما قال الفراء في قوله تعالى ﴿أيحسَبُ الإنسانُ أن لَنْ نجمَع عظامه بلى قادرين ﴾ (٢): إنَّ التقدير بلَى ليَحْسِبنا قادرين، والحسبانُ الملفوظ بمعنى الظن، والمقدر بمعنى العلم، لأن التردد في الإعادة كفر، فالأمر به محال. ونظيره ما قاله بعضُهم في قول الشاعر أنشده سيبويه:

لسن تراها ولو تأملت إلا ولها في مفارق الرأس طيبا (لن ترى) الملفوظة بصرية، والمقدرة قلبية، لئلا يقتضي كون الممدوحة مكشوفة الرأس، فإن النساء إنّما يُمدحن بالتستر والتصون، لا بالتكشف والتبذل، وكان صاحبنا الإمام جمال الدين بن هشام المصري شيخ نحاة عصره لا يستحسن هذا التأويل، ويستهجنه من وجوه: الأول: إن

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب الآية ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة الآية ٣.

هذا التأويل مقتض للاشتراك، والأصلُ عدمه، لما فيه من الإلباس، حتى إن قوماً نفوه، ثم إنَّ المثبتين له قالوا: متى عارضه غيرُه مما يخاف الأصل كالمجاز مشلاً قدم عليه. الثاني: إنه لا يُعرف في كلامهم فعلٌ واحدُ مختلفٌ معناهُ باختلاف المسند إليه. إذا كان حقيقياً. الثالث: إنَّ فعل الرحمة متعد، وفعل الصلاة قاصر، وتفسير القاصر بالمتعدي غيرُ مستحسن ولا مستعمل. الرابع: إنه لو قيل: دعا عليه مكان (صلى عليه) لانعكس المعنى، فالصواب أن الصلاة بمعنى العطف، والعطفُ بالنسبة إلى الله سبحانه الرحمة، وإلى الملائكة الاستغفار، وإلينا دعاءُ بعضنا لبعض. وأما آيةُ القيامة فالصواب فيها قولُ سيبويه: إن التقدير بلى نجمعها قادرين، لأن عقد الجمع أقربُ من فعل الحسبان، ولأن بلى ايجابُ للمنفي، والمنفيُ هنا فعلُ الجمع. وأما تأويلُ البيت وإعرابهُ (ف) غيرُ جيد، لأنَّ أحوال الناس فعلُ الجمع. وأما تأويلُ البيت وإعرابهُ (ف) غيرُ جيد، لأنَّ أحوال الناس وعاداتهم مختلفة، فقد رأينا بلاداً كثيرة لا يستحسنون تغطية رؤوسهم، ولا تغطية صدورهم، ولا تغطية أثدائهم.

المسألة الرابعة عشر: حصل في الآية الكريمة أمران. أحدهما: إخبارٌ بأن الله وملائكته يصلون على النبي. والأمر الثاني: أمر (من) الله تعالى عباده المؤنين بالصلاة عليه والتسليم، وحصل في الأمر بالسلام عليه تأكيدٌ بالمصدر، ولم يحصل ذلك التأكيدُ في الأمر بالصلاة عليه، والذي يظهر أن هذا القسم بالتأكيد أولى، لأن الصلاة كالأصل، والسلام تابع لها، لكنْ بعد التأمل يزول هذا التردد. وذلك أنَّ التأكيد قد حصل في القسمين جميعاً، لكنْ اختلف وجها التأكيد، فإنَّ الله سبحانه وتعالى أخبر في صدر الآية بأنه تعالى يصلي عليه، وأكدَ هذا الإخبار بحرف إنَّ وبإتيانِ لفظ الملائكة بصيغة الجمع المضاف إليه، ليُفيد العموم والاستغراق، ومتى الملائكة بصيغة الجمع المضاف إليه، ليُفيد العموم والاستغراق، ومتى الصلاة على النبي على وإن لم يحصل لها أمرُ بذلك بل يكفيها في هذا المسلاة على النبي على وإذا حصل الأمر بها لا تحتاج مع ذلك إلى تأكيد آخر،

لأنه بمجرد حصول الأمر، يبادر ويُسارَع إلى موافقة الرب تعالى والأكرمين من عباده في الصلاة على نبيه على أنه الشّغني هناك عن تأكيد الفعل بذكر المصدر، ولما خَلا السلام عن هذا المعنى، وورد في حيّز الأمور المجردة دون الخبر حَسُنَ تأكيدُه بالمصدر ليدُلَ على تحقيق المعنى وتبيينه، ويقوم تأكيد الفعل مقام تكريره، فلمّا حصل التكرير في الصلاة خبراً وطلباً، فكذلك حصل التكرير في السلام فعلاً ومصدراً. وهذه لطيفة لا يخفى حسنها على الألمعي الفطن إن شاء الله تعالى.

المسألة الخامسة عشر: إن قيل: قد علَّمنا الله سبحانه وتعالى الصلاةَ والتسليمَ على نبيه ﷺ بهذا الترتيب الموجود في التنزيل الـذي ورد الاخبار والأمر به، فما السرُّ في تغيير هذا الترتيب في التشهد؟ حيث قدم التسليم، والنبي على كان هجِّيره التحري لتقديم ما قدَّمه الله تعالى في جميع الأمور، كما تراهُ في الحج حيث قال: نبدأ بما بدأ الله به. وفي الوضوء حيث بدأ بالوجهِ ثم اليدين ثم الرأس ثم الرجلين. قال بعض مشايخنا: السر فيه أن الصلاة اشتملت على عبودية جميع الجوارح مع عبودية القلب، فلكل عضو منها نصيبٌ من العبودية، فجميع الأعضاء متحركةً في الصلاة عبودية لله، وذلاً له وخضوعاً، فلما أكمل المصلي هذه العبودية، وانتهتْ حركاتُه خَتَم بالجلوسِ بين يـدي الربِ، جلوسَ تـذللٍ وخضوع لعظمته، فأذِنَ لـه في هذه الحالة بـالثناء على الله تعـالى بأبلغ ِ أنواع الثنَّاء وهو: التحيات لله والصلوات والطيبات. فجمع العبدُ في ذلك أنواعَ الثناء على الله تعالى، وأخبرَ أنَّ ذلك له وصفاً وملكاً، وكذلك الصلوات كلُها فهو الذي يُصلِّي له وحده، وكذلك الطيباتُ كلُّها من الكلمات والأفعال كلها له، وكلماته طيبات، وأفعاله كذلك، فهو طيبٌ لا يقبل إلا طيباً، والكلِمُ الطيب إليه يصعد، والعملُ الصالح يَـرفعُه، وناسب ذَكُّرُ هذا عنه انتهاء الصلاة، ووقت رفعها إلى الله تعالى، فلما أتى بهذا الثناء التفت إلى شأن الرسول الذي حصل هذا الخير على يديه، فسلم عليه

أتم سلام، معرفاً بلام الاستغراق، مقروناً بالرحمة والبركة. ثم انتقل إلى نفسه بالسلام عليه، وعلى سائر عباد الله الصالحين، وبدأ بنفسه لأنها أهم، والإنسان يبدأ بنفسه ثم بمن يعول. ثم ختم هذا المقام بعد الإسلام، وهو التشهد بشهادة الحق، التي هي أول الأمر وآخره، وعندها كمل الثناء والتشهد، ثم انتقل إلى نوع وهو الدعاء والطلب. فالتشهد يجمع نوعي الدعاء: دعاء الثناء والخير، ودعاء الطلب والمسألة، والأول أشرف نوعي الدعاء: دعاء الثناء والخير، ودعاء الطلب والمسألة، والأول أشرف النوعين لأنه حق الرب تعالى، والثاني حظ العبد ومصلحته. فقدم الأفضل ثم انتقل إلى النوع الثاني فبدأ بأهمه وأجله وأنفعه، وهو طلب الصلاة من الله تعالى على رسوله بين بهم مقدمة بين يدي حاجته وطلبه لنفسه الدارين، وفيه أيضاً أن الداعي جعله مقدمة بين يدي حاجته وطلبه لنفسه ليكون أقرب إلى الإجابة كما في حديث يرفعه فضالة بن عبيد: إذا دعا أحدكم فليبدأ بحمد الله والثناء عليه ثم ليصل على النبي بي ثم ليدع (١). فجاء التشهد من أوله إلى آخره مطابقاً لهذا منتظماً له أحسن النظام وبالله لتوفيق.

تذنيب: ذكروا في الآية فوائد، منها: ذكر الحافظ ابن بشكوال عن عبدوس الرازي يصف لإنسان قليل نومه إذا أراد أن ينام: أن يقرأ ﴿إنَّ الله وملائكته يصلون على النبي﴾ الآية. ومنها: ما ذكر ابنُ أبي الدنيا عن ابن أبي فديك: سمعت بعض من أدركت يقول: بلغنا أنه من وقف عند قبر النبي فتلا هذه الآية: ﴿إنَ الله وملائكته يصلون على النبي﴾ الآية، ثم قال: صلى الله عليك يامحمد حتى يقولها سبعين مرة ناداه ملك: صلى الله عليك يامحمد حتى يقولها سبعين مرة ناداه ملك: صلى الله عليك يافلان، لم تسقطُ لكَ حاجة. ومنها: ذكر ابن بشكوال بسنده عن أحمد بن عمر اليماني قال: كنت بصنعاء فرأيت رجلًا والناس

<sup>(</sup>١) أبو داود رقم ١٤٨١.

ـ الترمذي ٣٤٧٧

<sup>.</sup> ـ النسائي الافتتاح باب التجديد والصلاة على النبي ﷺ .

مجتمعون عليه، فقلت: ما هذا؟ قالوا: هذا رجل كان يؤمُّ بنا في شهر رمضان، وكان حسن الصوت بالقرآن، فلما بلغ: (إن الله وملائكته يصلون على النبي قرأ: يصلون على علي النبي فخرس وتجذم وبرص وعمي واقعد، فهذا مكانه، ومنها: قال القاضي عياض: ذكر بعض المتكلمين في تفسير كهيعص أن الكاف كفاية الله تعالى لنبيه، قال الله تعالى: ﴿ أَلِيسِ الله بكاف عبده ﴾، والهاء هدايته، قال الله تعالى: ﴿ ويهديك صراطاً مستقيماً ﴿ والياء تأييده قال تعالى : ﴿ هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين ﴾. والعين عصمته له قال تعالى: ﴿والله يعصمك من الناس﴾ والصاد صلاته عليه قال تعالى: ﴿إن الله وملائكته يصلون على النبي ﴾ الآية. ومنها حديث أنس من عند النسائي: حُبِّبَ إليَّ من دنياكم ثـلاث: النساء والطيب وقرة عيني في الصلاة. فقوله (في الصلاة) قال القاضي في المشارق: أكثرُ الأقوال فيها وهو الأظهر أنها الصلاة الشرعية المعهودة، لما فيها من المناجاة وكشف المعارف وشرح الصدر. وقال في الشفاء: وقد حكى أبو بكر بن فورك رحمه الله تعالى أن بعض العلماء تأول قوله عَلَيْهُ: و(جُعلت) قرة عيني في الصلاة أي في صلاة الله عليّ وملائكته وأمره (الأمة) بذلك إلى يوم القيامة. فيكون الألف واللام على هذا راجعة على معهود والله أعلم. ومنها: ذكر الواحدي عن الأصمعي قال: سمعت المهدي على منبر البصرة يقول: إن الله تعالى أمركم بأمر بدأ فيه بنفسه وثنى بملائكته فقال: ﴿إِنَّ الله وملائكته يصلون على النبي ﴾ الآية، آثره الله تعالى بها ﷺ من بين الرسل واختصكم بها من بين الأمم فقابلوا نعمة الله تعالى بالشكر، وأنّ الخطباء سلكوا مسلكه في عادتهم الحسنة بافتتاح الكلام في خُطبهم والله أعلم. ومنها: قوله تعالى ﴿ يصلون على النبي ﴾

<sup>(</sup>١) النسائي عشرة النساء باب ١.

\_مسند أحمد ١٢٨/٣.

\_ مستدرك الحاكم ٢/١٦٠.

ـ تلخيص ١١٦/٣.

ولم يقل على محمد فاختار له أحب أسمائه وأشرف صفاته، وهو من المواضع الكثيرة التي عظم الله فيها نبيه وشرفه على الخلق كلهم بها، فلم يخاطبه إلا باسم النبوة أو الرسالة، ولمّا ذكره مع الخليل ذكر الخليل باسمه، وذكر الحبيب بلقبه فقال: ﴿إِنْ أُولِى الناس بابراهيم للَّذِينَ اتبعوه وهذا النبي ﴾(١) فضيلة عظيمة قد نوّه العلماء بذكرها وشرفها وجعلها من المراتب العلية وأجدرها، وفي كل موضع سمّاه باسمه فإنما ذلك لمصلحة تقتضي ذلك فافهم إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران املاية ٦٨.

## الباب الثاني

في ذكر الأحاديث الدالة على فضل شأن الصلاة على رسول الله على وعظيم قدرها، والآثار المنبئة عن تأكيدها، والاعتناء بأمرها، والمواظبة على ذكرها، وهي تنيف على مائة وعشرين حديثاً.

الحديث الأول: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه ملى علي مرة صلى الله عليه عشراً. رواه مسلم. وأبو داود، والنسائي، والترمذي وقال (أي الترمذي): حديث حسن صحيح (١).

الحديث الثاني: عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه أنه سمع رسول الله على يقول: إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول ثم صلوا علي، فإنه من صلَّى على صلاةً صلى الله عليه بها عشراً، ثم سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل الله لي الوسيلة حلَّت عليه الشفاعة.) رواه مسلم في صحيحه (۲). ح ۱۹۵۹)

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم رقم (٤٠٨).

وأبو داود رقم (۱۵۳۰).

والنسائي (٣/٥٠).

والترمذي بشرح التحفة رقم (٤٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٣٨٤).

وأخرجه يحمد (١٦٨/٢).

<sup>(</sup>الوسيلة) قد فسرها على بأنها منزلة في الجنة. قال ابن الأثير في «النهاية» هي في الأصل ما يتوصل به إلى الشيء ويتقرب به، وجمعها وسائل يقال وسل إليه وسيلة وتوسل. اهـ.

الحديث الثالث: عن عبد الله بن أبي طلحة رضي الله عنها عن أبيه: (أن رسول الله عنها عن البشر في وجهه، فقلنا: إنا لنرى البشر في وجهك! فقال: إنه أتاني المَلَكُ فقال: يا محمد إن ربك يقول: أمَا يُرضيك أنه لا يصلي عليك أحد إلا صليت عليه عشراً، ولا يُسلم عليك أحد إلا سلمت عليه عشراً، ولا يُسلم عليك أحد إلا سلمت عليه عشراً (١) رواه النسائي ورجاله ثقات مشهورون، والإمامُ أحمد في مسنده، والبيهقي في شعب الإيمان.

كالحديث الرابع: عن أنس رضي الله عنه عن أبي طلحة قال: (دخلت على رسول الله وأسارير وجهه تبرق، فقلت: يارسول الله ما رأيت اطيب نفساً ولا أظهر بشراً منك في يومك هذا! فقال: وما لي لا تطيب نفسي ويظهر بشري وإنما فارقني جبريل الساعة، فقال: يا محمد من صلى عليك من أمتك صلاة كتب الله له بها عشر حسنات، ومحا عنه بها عشر سيئات، ورفعه بها عشر درجات، وقال له الملك: مثل ما قال لك، قلت: ياجبريل وما ذاك الملك؟ قال: إنّ الله وكل بك ملكاً من لدن خلقك إلى أن يبعثك، لا يصلي عليك أحد من أمتك إلا قال وأنت صلى الله عليك، لا يصلي عليك أحد من أمتك إلا قال وأنت صلى الله عليك(٢). خرّجه الطبراني في المعجم الكبير، وعبد الرزاق في مصنفه عليك (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي (۲/۲٪، ٥٠) وأحمد (٢٠/٤) وابن حبان (٢٣٩١ ـ موارد) وصححه، والحاكِم (٢٠/٢) وصححه ووافقه الذهبي، والبغوي في «شرح السنة» (٢/٢٪) المكتب الإسلامي).

وأخرجه اسماعيل بن اسحق القاضي في كتاب «فضل الصلاة على النبي ﷺ كلهم من طريق سليمان مولى الحسن بن علي بن أبي طالب. قال ابن حجر في «التقريب» مجهول. ووافقه الذهبي في «الكاشف» وقال المزي في «تهذيب الكمال» «ليس بالمشهود».

قال الشيخ الألباني في تحقيق «فضل الصلاة على النبي ﷺ ص ٢٤ ـ ٢٥. لكن للحديث طريقان آخران عند الحاكم واسماعيل القاضي من حديث أنس يتقوى بها.

قلت. وأخرجه أبو نعيم في الحلية (١٣١/٨) من حـديث أنس عن أبي طلحة وقـال أبو نعيم «ثابت مشهور وروي عنه من غير وجه».

 <sup>(</sup>۲) قال في المجمع (١٦١/١٠) «وفي رواية: ورد الله عز وجل عليه مثل قوله وعرضت عليها،
 يوم القيامة ـ قلت (أي الهيثمي) ـ عند النسائي طوف منه (٣/٥٠) ـ رواه الطبراني في الكبير
 (٥٠٤/٥ رقم ٤٧٢٠) بروايتين:

بتغيير يسير، وأبو الفرج في كتاب الوفاء وزاد: (ولا يكون لصلاته منتهى دون العرش، لا تمر بملك إلا قال: صلوا على قائلها كما صلى على محمد ويشير، أخرجه أحمد بن أبي عاصم النبيل وزاد: (وردَّ عليه مثل قوله وعرضت عليَّ إلى يوم القيامة.)

JCEJ 6-17

الحديث الخامس: عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه وحطت عنه (من صلَّى علي صلاة واحدةً صلى الله عليه عشر صلوات، وحطت عنه عشر خطيئات، ورُفعت له عشر درجات(۱)) أخرجه النسائي، والإمام أحمد وابن أبي عاصم. ولفظ: (صلوا عليَّ فإن الصلاة علي زكاة وكفارة لكم، فمن صلى علي صلاة صلى الله عليه عشراً.) رجال إسناده ثقات.

الحديث السادس: عن سعيد بن عمير عقبة بن نيار عن عمه أبي بردة ابن دينار، وَوقَعَ في النسائي عن سَيْعِد بن عمير عن عقبة بن نيار وفيه وهمان: أحدُهما: أن الصواب سعيد (بالياء). والثاني: أن (عن) بعد عمير زائدة لأن عميراً هو عقبة فاعلم ذلك. قال: قال رسول الله على ما صلى علي عبد من أمتي صلاةً صادقاً بها من قبل نفسه إلا صلى الله عليه بها عشر صلوات، وكتب له بها عشر حسنات، ورفعه بها عشر درجات، ومحا عنه بها عشر سيئات، وفي لفظ: من صلى علي صلاةً مخلصاً من قلبه صلى الله عليه إلى آخر الحديث(٢). رواه النسائي في سننه، وفي اليوم والليلة، وابن أبي عاصم.

في الرواية الأولى محمد بن ابراهيم بن الـويد الـطبراني، وفي الثـانية أحمـد بن عمـرو النصيبي ولم أعرفهما وبقية رجالهما ثقات. اهـكلام الهيثمي.

قلت: يقول المحشى: أحمد بن عمرو النصيبي تحريض وإنما هو حماد بن عمرو.

قال الذهبي في المغنى في ترجمة «حماد» روى عن الثقات موضوعات قاله النقاش، وقال النسائي: متروك» وقال الهيثمي عنه ٣١٧/٩ «كذاب».

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي (٣/٥٠) وأحمغ.

ر) قال الهيثمي في الجميع ١٦٢/١٠ «رواه الطبراني وانظره في العلل لابن أبي حاتم رقم (٢) قال الهيثمي في الجميع ١٩٨٦.

والصواب «نيار» التصويب من العلل.

الحديث السابع: عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال (خرج رسول الله على لحاجته فلم يجد أحداً يتبعه، ففزع عمر فأتاه بمطهرة من - خلفه، فوجدَ النبيَ ﷺ شاجداً في شَرَبَّة فتنحى عنه من خلفه، حتى رفع عام ٨٧ ٢٨ النبي ﷺ رأسه فقال: أحسنت يا عمر حيث وجدتني ساجـداً فتنحيتَ عني، إن جبريل عليه السلام أتاني فقال: من صلى عليك من أمتك واحدة صلى الله بها عشراً ورفع بها عشر درجات(١) خرجَّه الطبراني، اسناده صحيح، وتفرد به يحيى بن أيوب عن عمرو بن طارق، وكالاهما من شرط الصحيحين، وخرَّجه ابن جرير الطبري بلفظ: (من صلى علي صلاة صلى الله عليه بها عشر صلوات فلْيُقِل عبدٌ أو لِيكثرْ.)الشَّرَبَّة: (بفتح الشين المعجمة وفتح الراء والباء الموحدة المشددة): مجمع النخيل وليس في كلام العرب له نظير سوى حَربَّه وهي المزرعة .

2310

والمحاعيد

o (stell

△ الحديث الثامن: عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليُّ : من صلى عليَّ صلى الله عليه، وكان مَلك موكل بها حتى يبلغنيها (٢). رواه الطبراني في معجمه الكبير، وسنده جيد. مَنْ رواب سنحا ، الا (١٠٨٠) قَدَ عَيْدُ لا مَنْ لهر مَسْمِ هُ مَنْ و الحديث التاسع: عن عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه قبال: انجاراته (رأيت النبي عَنْ ذلك فقال: إنَّ وِالرارَى اللهُ عَنْ ذلك فقال: إنَّ وِالرارَى اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ ذلك فقال: إنَّ وِالرارَى كَا جُبريل لقيني فقال: إنَّ من صلى عليك صلى الله عليه، ومن سلم عليك مكول م سلم الله عليه، قال: أحسبه عشراً قال: فسجدت لله عـز وجل شكـراً ٣٠٠٠ كُمُمِم

<sup>(</sup>١) الهيشمي في المجمع (٢٨٧/٢) رواه الطبراني في الأوسط والصغير ورجـاله رجـال الصحيح غير شيخ الطبراني «محمد بن عبد الرحيم بـن بجير المصري ولمـم أجد من ذكره. اهـ. وأخرجه ابن كثير في تفسيره (٦/٥٥٪) ط الشعب وسكت عنه.

<sup>(</sup>٢) قال الهيثمي في المجمع ١٦٢/١٠ «رواه الـطبراني وفيـه موسى بـن عميـر القرشي الأعمى وهو ضعيف جداً» اه.

وأورده المنذري في الترغيب بصيغة التضعيف (٢/٤٩٨) ط عمارة.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح لطرقه وشواهده. انظر كتاب «فضل الصلاة على النبي ﷺ. ط الكتب، الإسلامي ص ٢٧ رقم الحديث (٧).

اخرجه ابن أبي عاصم، وإسماعيلُ القاضي ولم يقل واحسبه عشراً. وإسناده جيد.

١٦ الحديث الثاني عشر: عن عبد الله بن مسعدو رضي الله عنه قال قال مصفي الله عنه قال قال مصفي المديث المدين ا

<sup>(</sup>۱) في سنده عاصم بن عبيد الله. قال المنذري في «الترغيب» (۲/ ٥٠٠) ط عمارة «وعاصم وان كان واهي الحديث فقد مشاه بعضهم وصحح له الترمذي وهذا الحديث حسن في المتابعات والله أعلم» اه.

قال الشيخ الألباني في تحقيق «فضل الصلاة على النبي على النبي على الاب ومما يشهد له الحديث الثالث، ثم وجدت لعاصم متابعاً عند أبي نعيم في «الحلية» (١/١٨٠) فالحديث «حسن» على الأقل اه.

 <sup>(</sup>٢) ذكر اسماعيل القاضي في كتابه «فضل الصلاة على النبي رهي الله على النبي الهي الله عبد الرحمن ابن عمرو ص (٣٠) بنحو حديث المؤلف وعلى عليه الشيخ الألباني بقوله «إسناده ضعيف موقوف. لكن له شاهد مرفوع عن أنس، أخرجه النسائي وغيره بسند صحيح» اهـ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي رقم ٤٨٤ في الصلاة باب ما جاء في فضل الصلاة على النبي ﷺ وفي سنده عبد الله بن كيسان الزهري مولى طلحة بن عبد الله بن عوف لم يوثقه غير ابن حبان. وباقي رجاله ثقات، ومع ذلك فقد حسنه الترمذي.

أخرجه أبو عيسى الترمذي، وابن أبي عاصم. وفيه بشارة ظاهرة لأصحاب الحديث، لأنهم يصلون على النبي على قبولاً وفعلاً، نهاراً وليلاً، وعند القراءة والكتابة فهم أكثر الناس صلاة لذلك، واختصوا بهذه المنقبة من بين سائر فروق العلماء، قال أبواليمن ابن عساكر: فليهنيء أهل الحديث كثرهم الله بهذه البشرى وأتم الله عليهم نعمة هذه الفضيلة الكبرى، فإنهم أولى الناس بنبيهم وأقربهم إلى الله وسيلة يوم القيامة إلى رسولهم، فإنهم يُخلِّدون ذكره في طروسهم، ويجددون الصلاة والتسليم عليه في معظم الأوقات في مجالس مذاكراتهم، وتحديثهم ومعارضاتهم ودروسهم، والثناء عليه عليه شعارهم ودثارهم، وبحسن نشرهم لآثاره الرفيعة تحسن آثارهم، مع ما وفقوا له من الوقوف عند نصوص الأخبار، واقتفائهم آثار الآثار التي هي إذا أظلم ليل الرائي (أشرقت كأنها شمس نهار). فهم إن شاء الله تعالى الفرقة الناجية، والعصبة المؤملة بخصوصية الراحة والجماعة الحاقة به يوم النشور اللائدة اللاجئة جعلنا الله منهم وأعاد علينا من بركتهم ورضي عنهم النشور اللائدة اللاجئة جعلنا الله منهم وأعاد علينا من بركتهم ورضي عنهم وصلى الله على نبينا وسلم وشرف وكرم.

<sup>(</sup>١) أورده السيوطي في كتابه «جمع الجوامع» (١٠٦٣/١) ط الهيئة المصرية العامة للكتاب. أوله «سمعت النبي على في حجة الوداع يقول، إن الله عز وجل قد وهب لكم ذنوبكم عند الاستغفار فمن استغفر بنية صادقة غفر له، ومن قال لا إله إلا الله رجح ميزانه ومن صلى . . . الحديث» وقال رواه أبو بكر محمد بن عبد الباقي الأنصاري قاضي المارستان في مشيخته . .

شفيعَة يوم القيامة(١). أخرجه الحسنُ بنُ أحمد البنا بسند جيد.

 الحديث الخامس عشر: عن عبد الرحمن بن سمرة رضي الله عنه قال: (خرج علينا رسول الله عليه ونحن في صُفة بالمدينة، فقام علينا فقال: إني رأيت البارحة عجباً: رأيت رجلًا من أُمتي أتاه ملك الموت ليقبض روحه، فجاء بره بوالـديه فـردُّ ملكَ الموت عنـه، ورأيت رجلاً من أمتي قـد بُسط عليه عذابُ القبر فجاءه وضوؤه فاستنقذه من ذلك، ورأيت رجلًا من أمتي استوحشته الشياطين فجاءه ذكر الله عز وجل فَطَرَد عنه الشياطين، ورأيت رجلًا من أمتى قد أخذته ملائكة العذاب فجاءته صلاته فاستنقذته من أيديهم، ورأيت رجلًا من أمتي يلهب عطشاً وفي (رواية يلهث) كلما أتى حوضاً مُنع وطُرد فجاءه صيامه شهر رمضان فأخذ بيده وسقاه وأرُّواه، ورأيت رجلًا من أمتى والنبيون قعود حلَّقة حلقة كلما أتى حلقة طُرد فجاءه اغتسالــه من الجنابة فأخذ بيده فأقعده إلى جانبي، ورأيت رجلًا من أُمتي من بين يديه ظلمة، ومن خلفه ظلمة، وعن يمينه ظلمة، وعن شماله ظلمة، ومن فوقه ظلمة، ومن تحته ظلمة، وهو متحير في الظلمات فجاءه حَجته وعُمرته فاستخرجاه من الظلمة، وادخلاه في النور، ورأيت رجلًا من أُمتي يكلم المؤمنين ولا يكلمه المؤمنون فجاءته صلته لرحمه فقالت: يامعشر المؤمنين إنَّ هذا وصول لرحمه فكلمه المؤمنون وصافحوه وكان معهم، ورأيت رجلًا من أمتي يتقي وهج النار وشررها بيده عن وجهه فجاءته صدقته فصارت ظلا على رأسه وستراً على وجهه، ورأيت رجلًا من أَمتى قد أخذته الزبانية فجاءه أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر. فاستخرجاه إلى ملائكة الرحمة فكان معهم، ورأيت رجلًا من أمتي جاثياً على ركبتيه، بينه وبين الله حجاب فجاءه حسنُ خلقه فأخذ بيده فأدخله على الله عز وجل. ورأيت رجلًا قد هوت صحيفته تلقاء شماله فجاءه خوفه من الله عز وجل، فأخذ صحيفته فجعلها في يمينه، ورأيت رجلًا من أمتي قـائماً على شفيـر جهنم

<sup>(</sup>١) انظر الحديث السابق.

فجاءه رجاؤه ووجله من الله عز وجل فاستنقذاه من ذلك، ورأيت رجلاً من أمتي قد هوى في النار فجاءه بكاؤه ودموعه فاستخرجاه من ذلك ومضى الصراط، ورأيت رجلاً من أُمتي قائماً على الصراط يرتعد كما ترتعد السعفة في يوم ريح عاصف فجاءه حسن ظنه بالله عز وجل فسكَّن رعدته وجاوز الصراط، ورأيت رجلاً من أُمتي يزحف على الصراط أحياناً ويحبو أحياناً ويتعلق أحياناً فيحبو أحياناً ويتعلق أحياناً فيحاءته صلاته عليَّ فأقامته على قدميه ومضى الصراط، ورأيت رجلاً من أُمتي انتهى إلى أبواب الجنة وقد أغلقت كلها دونه فجاءته شهادة أن لا إله إلا الله ففتحت له أبواب الجنة فدخل(۱)) أخرجه الحافظ عبد الغني بن عبد الواحد المقدسي عن الحافظ أبي موسى المديني وقال: قال أبو موسى: هذا حديث حسن جداً. قلت: وخرجه الطبراني في معجمه من عدة طرق وضعفه الذهبي في الميزان. وخرجه القاضي أبو يعلى في من عدة طرق وضعفه الذهبي في الميزان. وخرجه القاضي أبو يعلى في

<sup>(</sup>١) رواه الهيثمي في المجمع ١٧٩/٧ وقال: رواه الطبراني بـاسنادين في أحـدهما سليمـان بن أحمد الواسطي، ومن الآخر خالد بن عبد الرحمن المخزومي وكلاهما ضعيف.

وأورد السيوطي الحديث في الجامع الصغير رقم ٢٦٥٦ ورمز له بالضعيف.

وقال الزبيدي في الاتحاف ٣٢٤/٧ قال العراقي رواه الخرائطي في مكارم الأخلاق بسنــد ضعيف.

وقـال في موضع آخـر من الاتحـاف ١١٩/٨ قـال العـراقي رواه الـطبـراني من حـديث عبد الرحمن بن سمرة، وفيه خالد بـن عبد الرحمن المخزومي ضعفه البخـاري وأبو حـاتم. اهـ.

وقال المناوي في «التيسيـر بشرح الجـامع الصغيـر» (٣١٩/١-٣٧٠) إسناده ضعيف رواه الطبراني باإسنادين في أحـدهما سليمـان الواسـطي وفي الآخر خـالد المخـزومي وكلاهمـا ضعيف.

وقال الألباني في «ضعيف الجامع الصغير رقم ٢٠٨٥ «ضعيف».

وأورده ابن كثير في تفسيره (٤٢١/٤) ط الشعب وعزاه إلى الحكيم الترمـذي في نـوادر الأصـول «وساق سنـده» «وفيه سبـد الله بن نافـع» قـال الـذهبي في «الكـاشف» (١٣٧/٢) «ضعفوه».

وقال في الميزان (١٣/٢) قال ابن المديني روى مناكير. وقال البخاري «منكر الحديث». اهـ.

الحديث، وفيه: رأيت رجلاً جاثياً على ركبتيه وبينه وبين الرب حجاب نجا بمحبتي وأخذ بيده وأدخله على الله عز وجل) وذكر الشيخ العارف أبو ثابت محمد بن عبد الملك الديلمي في كتابه: أصول مذاهب العرفاء بالله عز وجل: إن هذا الحديث صحيح لا شك فيه ولا ريب، وأنه حصل العلم القطعي له بصحة هذا الحديث بطريق الكشف من واقعاته وأحواله، قال: واعلم أنّ هذا الحديث وإنْ كان غريباً عند أصحاب الحديث فإنه لما اتصل به واقعاً بي صار مشهوراً صحيحاً ظاهراً مقرراً، قال: وهذا الحديث نازل واجب في شأني لا غير، ومن قال قبلي أو بعدي: إن هذا الحديث جاوله أو تناوله فهو كاذب غالط، وهذا الحديث صحيح لا كلام فيه وأنا ذلك الرجل لا شبهة فيه وذكر لذلك دلائل وبراهين كشفية والله أعلم.

- 250 App,

الحديث السادس عشر: عن أبي فكعب رضي الله عنه قال: (كان رسول الله على الله الله إذا ذهب ثلثا (وفي رواية: ربع) الليل قام فقال: أيّها الناس اذكروا الله جاءت الراجفة تتبعها الرادفة، جاء الموت بما فيه، جاء الموت بما فيه، عنه الراجفة تتبعها الرادفة، عاد الموت بما فيه، على فكم بما فيه، قال أبي بن كعب فقلت: يارسول الله إني أُكْثِرُ الصلاة عليك فكم أجعلُ لك من صلاتي؟ قال: ما شئت، قلت: الربع؟ قال: ما شئت، وإن زدت فهو خير لك، قلت: النصف؟ قال: ما شئت وإن زدت فهو خير لك، قلت اجعل (لك) قلت: الثلثين؟ قال ما شئت وإن زدت فهو خير لك، قلت اجعل (لك) صلاتي كلها؟ قال: إذا تُكفّى هَمُّك ويُغفر لك ذنبك (ا) واه الترمذي، والإمامُ أحمد وفيه: (فقال رجل: أرأيت أن أجعل صلاتي كلها لك؟ قال: إذاً يكفيك الله ما يهمك من دنياك وآخرتك، ورواه ابن أبي عاصم،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٣٦/٥).

وأخرجه الترمذي (١٥٢/٧ ـ ١٥٤) تحفة . وحسنه والحاكم (٢/(٤٢) وصححه ووافقه الذهبي .

الشطر واسماعيل القاضي، وفيه: (أفأجعل لك ثلث صلاتي؟ قال: الشطر أكثر، قال: فأجعل أكثر، قال: فأجعل أكثر، قال: فأجعل لك صلاتي كلها قال: إذاً يغفرَ الله لك ذنبَك كله)

الحديث السابع عشر: عن حبّان بن منقد رضي الله عنه (أن رجلاً قال: يارسول الله أجعل ثُلُثُ صلاتي عليك؟ قال: نعم إن شئت. قال: الثلثين؟ قال: نعم. قال: فصلاتي كلها؟ قال: الله ما الثلثين؟ قال: نعم. قال: فصلاتي كلها؟ قال: الله ما المعلق من أمر دنياك وآخرتك(١) رواه الطبراني في معجمه الكبير، واسناده لا بأس فيه، والحديث المتقدم شاهد له. واخر عاص ١٥ م م مراحم و عن عمراحم قال المنافق من أول (١٤) صفعها (الجمهور لكي قد حسر) المهدم من المهدم و عن عمراحم ألم المحديث الثامن عشر: وفيه ما يدل على أن المراد بالصلاة في وص المحديث الثامن عشر: وفيه ما يدل على أن المراد بالصلاة في من المنافق من الدعاء. وعن يعقوب بن زيد بن طلحة التَّيمِيُّ يرفعه المنافق أتاني آت من ربي فقال: يارسول الله أجعل نصف دعائي لك؟ قال: إن شئت. قال: ثلثي دعائي؟ قال إن شئت. قال أجعل دعائي لك كله؟ قال إذاً يكفيك الله همَّ الدنيا والآخرة(٢). رواه اسماعيل القاضي، وابن أبي عاصم.

الحديث التاسع عشر: عن أبي هريرة رضي الله عنه يرفعه: (صلوا عليَّ فإنَّ صلاتكم علي زكاةً لكم (قال) واسألوا الله لي الوسيلة، قال: فإما حدثنا وإما سألناه قال: الوسيلة أعلى درجة في الجنة، لا ينالها إلا رجل وأرجو أن أكون أنا ذلك الرجل رواه في الإعلام بلفظ: (فإنَّ الصلاة علي زكاةً لكم، وسلوا الله عز وجل لي الوسيلة، فإما سألوه وإما أخبرهم فقال: أعلى درجة في الجنة لا ينالها إلا رجل واحد، وأرجو أن أكون هو) وفي أفظ له عن أبي هريرة يرفعه (إذا صليتم على فسلوا الله لي الوسيلة، قيل:

<sup>(</sup>١) انظر الحديث المتقدم.

<sup>(</sup>٢) هذا مرسل صحيح الاسناد ويشهد له الحديث المتقدم رقم (١٦).

وما الوسيلة يارسول الله؟ قال: أعلى درجة في الجنة لا ينالها إلا رجل واحد وأرجو أن أكون أنا هو(١).)

الحديث العشرون: عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله - و الحرجم المثالي المحديث العشرون: عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله - و الحرجم المثالي المثالي على على في يوم ألف مرة لم يمت حتى يرى مقعده من وأبم بهكوال ٢٩ الجنة (٢٠) أخرجه ابن شاهين في الترغيب والترهيب، والحافظ رشيد الدين و المراكم ١٨٥٥ وقال: غريب من حديث ثابت عن أنس ولفظه: (من صلى على في يوم (حرار)) مال و الجمعة.)

الحديث الحادي والعشرون: عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (قال جبريل: يامحمد إن الله تعالى يقول: من صلى عليك عشر مرات استوجب الأمان من سخطه) أخرجه ابن يقول: من صلى عليك عشر مرات استوجب الأمان من سخطه) أخرجه ابن من صلى عليك عشر مرات مروابة رجل غير صمى بمي صحا عمر بما عمر بشكوال.)

>> الحديث الثاني والعشرون: عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ما من عبد يصلي على صلاة تعظيماً لحقي إلا خلق الله تعالى من ذلك القول ملكاً له جناح بالمشرق وجناح بالمغرب ويقول له: صل على عبدي كما صلى على نبي، فهو يصلي عليه إلى يوم

أخرجه أحمد (٢/٣٦٥).

والهيثمي في المجمع (١/٣٣٢) وقال «رواه البزار وفيه داود بن عليه ضعفه ابن معين والهيثمي في المجمع (١/٣٣٢) وقال ابن عدي هو في جملة الضعفاء ممن يكتب حديثه.

<sup>(</sup>٢) ضعفه المنذري في «الترغيب» (١/٢) ط عمارة.

وأورده الزبيدي في «الاتحاف» (٥١/٥) من حديث الحكم بن عطية وقال: قال الدارقطني أحاديث الحكم لا يتابع عليها وقال أحمد لا بأس به وروي عن يحيى بن معين أنه قال هو ثقة. اهـ.

وجاء في الجرح والتعديل ١٢٥/٣/١٢٥ عن الحكم.. قال سمعت أبي يقول كان الوليد يضعفه اهـ.

وفي التارخ الكبير للبخاري ٢٦٩٣/٣٤٤/٢ قال: كان أبو الوليد يضعفه اهـ.

القيامة. أخرجه ابن بشكوال، وأبو حفص بن شاهين وزاد (و رجلاه في تخوم الأرض، وعنقه ملوي تحت العرش(١))

المحديث الثالث والعشرون: عن أبي ذر رضي الله عنه قال (أوصاني رسول الله على أن أصليها في الحي والسفر يعني صلاة الضّحى، وأن لا أنام إلا على وتر، وبالصلاة على النبي على رواه ابن بشكوال. محم ق وهو وهو المحديث الرابع والعشرون: عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله على عشراً، ومن صلى الله عليه عشراً، ومن صلى علي عشراً صلى الله عليه عشراً، ومن الله عليه عشراً من الله عليه مائة، ومن صلى على مائة كتب الله تعالى له بين عينيه براءة من النفاق، وبراءة من النار واسكنه يوم القيامة مع الشهداء) رواه الطبراني (٢).

O الحديث الخامس والعشرون: عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنها ملك حتى يجيء رسول الله على أمن عبد صلى على صلاة إلا عرج بها ملك حتى يجيء بها وجه السرحمن عز وجل، فيقول ربنا تبارك وتعالى: اذهبوا بها إلى قبر عبدي تستغفر لصاحبها وتقرُّ بها عينه) رواه الحسن بن البنا.

الحديث السادس والعشرون: عن البراء بن عازب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (من صلى علي كتب الله عز وجل له بها عشر حسنات، ومحا عنه بها عشر سيئات، ورفعه بها عشر درجات وكان له عندل عشر رقبات) في سول البراء عشر مسمى قال السناوى (م١٠٤٠)

الحديث السابع والعشرون: عن أوس بن أوس رضي الله عنه قال:

<sup>(</sup>٢) قال ابن علان في «الفتوحات الربانية» (٣٢٢/٣). «في سنده ابراهيم بن سالم بن شبل الهجيمي. قال المنذري «لا أعرفه بعدالة ولا جرح، وكذا قال الهيثمي. اهـ.

وكنذا قبال السخاوي في القبول البنديع ص ١٠٣. ولكن قبال الهيثمي في المجمع ١٢٣/ رواه الطبراني في الصغير والأوسط وفيه ابراهيم بن سالم بن سلم الهجيمي ولم أعرفه. وبقية رجاله ثقات. اهـ.

قال رسول الله على: من أفضل أيامكم يوم الجمعة، فيه خلق آدم وفيه قبض وفيه النفخة وفيه الصعقة، فأكثروا علي من الصلاة فيه فإن صلاتكم معروضة علي، قال: قالوا: يارسول الله وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمنت؟ قال: يقولون: بليت، قال: إن الله عز وجل حرم على الأرض (أن تأكل) أجساد الأنبياء(١). رواه أبو داود، والنسائي، والدارمي، واسماعيل القاضي، وابن أبي عاصم، وأبو بكر بن أبي شيبة، ونص على صحته جماعة من الحفاظ، وذكر الحافظ رشيد اللين أنه معلول بعلة دقيقة، وهي أن عبد الرحمن بن يزيد بن جابر المذكور فيه شامي ثقة، وفي طبقته رجل ضعيف الحديث متروك فقيل: إن حُسَيننا الجعفي إنما روى عن السلمي ضعيف الحديث متروك فقيل: إن حُسَيننا الجعفي إنما روى عن السلمي وتبجح به وعظموا هذه الفائدة، والأولى أن يُذْهَب إلى ما ذهب إليه أبو داود والنسائي فإن شأنهم أعلى وهم علموا حال إسناده وله شواهد تُقُويه من عند ابن حبان وغيره.

المحديث الثامن والعشرون: عن أبن فمسعود الأنصاري رضي الله عنه قال: قال رسول الله على الصلاة علي في يوم الجمعة، فإنه ليس يصلي علي أحدٌ يـوم الجمعة إلا عُـرِضَتْ عليّ صلاته (٣) رواه البيهقي المشعب المشعب

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱/ ٦٣٥) والنسائي (٩١/٣ - ٩٢). وابن ماجة رقم (١٠٨٥) إلا أن عنده «شداد بن أوس» بدلاً من أوس بن أوس» كلهم من طريق «عبد الرحمن بن يزيد بن جابر» قال عنه البخاري «منكر الحديث» وقال النسائي «متروك الحديث» شامي. قال الذهبي في «الميزان» ٢/ ٩٩٥ هذا أمر عجيب إذ يروى له ويقول «متروك».

وصحح الألباني الحديث في مشكاة المصابيح (١/ ٤٢٩ ـ ٤٣٠).

<sup>(</sup>٢) الصواب «تميم» التصحيح من الجرخ والتعديل (٥/٣٠٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم (١/ ٢٧٨) وصححه ووافقه الذهبي.

وأبو داود (رقم ۱۰٤۷، ۱۰۳۱) والنسائي (۲۰۳۱).

وابن ماجة (رقم ١٠٨٥ و١٦٣٦).

وصححه الشيخ الألباني في كتابه «إرواء الغليل» (١/ ٣٤ ـ ٣٥).

والحاكم وقال: صحيح الإسناد، وشاهده الحديث الذي بعده.

الحديث التاسع والعشرون: عن أبي امامة رضي الله عنه قال: قال (ه ١٥٥) رواه همة وسول الله على الكثروا على من الصلاة في كل يوم جمعة، فإن صلاة أمتي مستم حسن ٧ بادم تعرض علي في كل يوم جمعة، فمن كان أكثرهم على صلاة كان أقربهم به ١١٠١ مني منزلة (١) إسناده جيد، ورجاله ثقات، وخرجه البيهقي وجماعة. الما المامة ولي قول من الحديث الثلاثون: عن أبي الدرداء (رضي الله عنه) قال: قال رسول المحديث الثلاثون: عن أبي الدرداء (رضي الله عنه) قال:

المحديث الثلاثون: عن ابي الدرداء (رضي الله عنه) قال: قال رسول الله عنه الثاروا الصلاة على يسوم الجمعة، فإنه يسوم مشهود تشهده الملائكة، وإن أحداً لن يُصلي علي إلاّ عُرضت علي صلاته حتى يفرغ منها، قال: قلت: وبعد الموت؟ قال: وبعد الموت، إنّ الله تعالى حرم على الأرض (أن تأكل) أجساد الأنبياء، فنبي الله حي يرزق رواه ابن ماجه وفيه انقطاع (۲)، ووقع في الأصل (حتى) التي هي حرف غاية، وعليه تضبيب، وفي الحاشية (حين) التي هي ظرف زمان، فإنْ كانت هي الثانية استفيد منها أن وقت عرضها على النبي على حرضها على منها من غير تأخير، وإنْ كانت هي الأولى كما في الأصل دل على عرضها عليه وقت قوله فيدل على عدم التأخير أيضاً.

المحديث الحادي والثلاثون: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله على الصراط، فمن صلى على يـوم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في السنن (٢٤٩/٣) من حديث مكحول الشامي عن أبي أمامة.. وقال: وروي ذلك من أوجه عن أنس بألفاظ مختلفة ترجع كلها إلى التحريض على الصلاة على النبي على للله الجمعة ويوم الجمعة وفي بعض إسنادها ضعف. اه.. قلت: قال ابن حجر في «التقريب» مكحول الشامي ثقة فقيه كثير الإرسال مشهور اه..

<sup>(</sup>٢) قال البوصيري: هذا الحديث صحيح إلا أنه منقطع في موضعين لأن عباده بن نُسَيّ (أحد رواة الحديث رواة الحديث) روايته عن أبي الدرداء مرسلة قاله العلاء. وزين بن أيمن (أحد رواة الحديث أيضاً) عن عبادة مرسلة قاله البخاري. اهـ.

وقال المناوي في الفيض ٢/٨٧ رقم (١٤٠٣) قال الدميري رجاله ثقات. اهـ. وقد عزاه السيوطي إلى ابن ماجة عن أبي الدرداء ورمز له بالحسن.

الجمعة ثمانين مرة غُفرت له ذنوب ثمانين عاماً(١) أخرجه ابن شاهين، والحافظ ضياء الدين بسنده عن الدارقطني.

الحديث الثاني والثلاثون: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (إذا كان يوم الخميس بعث الله تعالى ملائكة معهم صحف من فضة وأقلام من ذهب يكتبون يوم الخميس وليلة الجمعة أكثر الناس صلاة على النبي على النبي الكره الحافظ ابن بشكوال.

الحديث الثالث والثلاثون: عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (إن أقربكم مني يوم القيامة في كل موطن أكثركم علي صلاةً في الدنيا، من صلى علي يوم الجمعة وليلة الجمعة مائة مرة قضى الله تعالى له مائة حاجة: سبعين من حوائج الآخرة وثلاثين من حوائج الدنيا، ثم يوكل الله تعالى بذلك ملكاً يدخله في قبري كما تدخل عليكم الهدايا، يخبرني من صلى علي باسمه ونسبه إلى عشيرته، فأثبته عندي في صحيفة بيضاء (۳).) ذكره البيهقي في الجزء الذي ذكر فيه حياة الأنبياء، وابن بشكوال الحافظ وغيرهما، ورواه أبو اليمن بن عساكر وزاد في آخره: (إن علمي بعد موتي كعلمي في الحياة.)

بسند ضعيف.

<sup>(</sup>١) أورده السيوطي في الجامع الصغير رقم (١٩١٥) وعزاه للأزدي في الضعفاء والدارقطني في الأفراد عن أبي هريرة ورمز له بالحسن.

قال المناوي في الفيض ٢٤٩/٤: ثم قال الدارقطني تفرد به حجاج بن سنان عن علي بن زيد فلم يروه عن حجاج إلا السكن بن أبي السكن قال بان حجر في تخريج الأذكار والأربعة ضعفاء. وأخرجه أبو نعيم من وجه آجر وضعفه ابن حجر. اهـ.

وضعفه السخاوي في (القول البديع) (ص ١٩٥ - ١٩٦).

<sup>(</sup>٢) انظر الحديث في جمع الجوامع رقم ٢٤٨٣ ط مجمع البحوث الاسلامية وعزاه السيوطي فيه لابن عساكر.

قال السخاوي في «القول البديع» ص ١٩٥ أخرجه ابن بشكوال وفي سنده من لم أعرفه. (٣) قـال السخاوي في القــول البديــع ص ٦٥٦ رواه البيهقي في حياة الأنبيــاء في قبــورهـم بــه.

- كلا الحديث الرابع والثلاثون: عن مجاهد قال: قال رسول الله على (١). رواه إنَّكم تُعرضون على بأسمائكم وسيماكم، فأحسنوا الصلاة على (١). رواه الحافظ أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن النميري في كتاب الإعلام هكذا مرسلاً.
- الحديث المخامس والثلاثون: عن ابن عباس رضي الله (عنهما): سمعت نبيكم على يقول: (أكثروا الصلاة على نبيكم في الليلة الغراء واليوم الأزهر: ليلة الجمعة ويوم الجمعة)رواه البيهقي، ورواه عمر بن الخطاب: واليوم الأغر فإن صلاتكم تعرض علي فأدعو لكم وأستغفر الله تعالى قال: والليلة الزهراء: ليلة الجمعة واليوم الأغر(٢): يوم الجمعة. رواه ابن بشكوال.

الحديث السادس والثلاثون: عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال: قال رسول الله على : (مَنْ كتب عني علماً وكتب معه صلاة علي لم يزل في أُجرٍ ما قُرِىء في ذلك الكتاب(٣) رواه الحافظ ابن بشكوال، وابن عدي عن المحاربي، وأبو العباس المرهبي في كتاب فضل العلم بلفظ: (من كتب عني علماً فكتب فيه صلاتاً علي لم يزل في أجرٍ ما قُرىء ذلك أو عمل بذلك العلم.)

الحديث السابع والثلاثون: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنى الله على على على في كتاب لم تزل الملائكة تستغفر لنه ما دام اسمي في ذلك الكتاب. رواه ابن بشكوال وهذا الحديث والذي قبله

<sup>(</sup>١) رواه السيوطي في جمع الجوامع رقم ٧٥٧٥ ط مجمع البحوث الإسلامية وقال: رواه عبد الرزاق عن مجاهد مرسلا. وزادت لجنة الجمع كلمة «صحيح» ووضعتها بين قوسين وقالت ما بين القوسين من الخديوية والظاهرية. اه.

<sup>(</sup>٢) أورده السخاوي في المصدر السابق ص ١٥٩ وقال: ذكره ابن بشكوال بسند ضعيف.

 <sup>(</sup>٣) قال السخاوي في «القول البديع» ص ٢٥١: أخرجه الدارقطني وابن بشكوال من طريقه وابن منده وابن الجوزي أيضاً» اهـ.

اسنادهُما ليس بالقائم وفيهما ضعف وذكرهما أبو الفرج في الموضوعات، وذكر الثاني أبو عبد الله النميري في الاعلام بسند لا بأس به. وفي لفظ: لم تزل الملائكة تصلي عليه. الحديث. وفي لفظ: من كتب في كتابه رصلى الله عليه وسلم» لم تزل الملائكة تستغفر له ما دام في كتابه (۱) وخرَّجه الحافظ أبو بكر أحمد بن ثابت الخطيب في كتابه: فضل أهل الحديث.

الحديث الثامن والثلاثون: عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: ومعهم المحابر، رسول الله على: (إذا كان يومُ القيامة يجيء أهل الحديث ومعهم المحابر، وحبرهم خُلُوق يفوح، فيقول الله عز وجل لهم: أنتم أصحاب الحديث طالما كنتم تصلون على النبي على النبي الطقوا بهم إلى الجنة (٢) ذكره ابن بشكوال بسنده وقال: ما أعلم حدَّث به غير الطبراني، وذكره أبو الفرح بالموضوعات.

<sup>(</sup>١) قال السخاوي في «القول البديع» ص ٢٥٠: رواه الطبراني في الأوسط والخطيب في شرف الحديث وابن بشكوال وأبو الشيخ في الثواب والمستغفري في الدعوات والتيمي في الرغبات بسند ضعيف. وأورده ابن الجوزي في «الموضوعات» وقال ابن كثير أنه لا يصح اهد.

قلت: قال ابن الجوزي في الموضوعات ٢٢٨/١ ط المكتبة السلفية بالمدينة. هذا الحديث والذي قبله. موضوعان على رسول الله ﷺ. أما الأول فقال ابن عدي وضعه أبو داود النخعي (اسمه سليمان بن عمرو وهو كما قال ابن عدي راجع الميزان) وكان وضاعاً باجماع العلماء.

وأما الثاني ففيه يزيد بن عياض قال يحيى (هو ابن معين) ليس بشيء سئل مالك عن ابن سمعان فقال كذاب فقيل فيزيد بن عياض؟ قال أكذب وأكذب وقال النسائي: متروك الحديث وفيه اسحق بن وهب قال الدارقطني: كذاب متروك يحدث بالأباطيل وقال ابن حبان: يضع الحديث اهم من الموضوعات.

<sup>(</sup>٢) في الاتحاف ٥/٥٥. أخرجه الطبراني عن الدبيري عن عبد البرزاق عن معمر عن البزهري عن أنس وأخرجه ابن بشكوال من طريقه ونقل عن طاهر بن أحمد النيسابوري قال ما أعلم حدث به غير الطبراني قال السخاوي وقد أخرجه الخطيب من طريق محمد بن يوسف بن يعقوب الرقي عن الطبراني بسنده وقال الخطيب موضوع والحمل فيه على الرقي اهد من الاتحاف.

- الحديث التاسع والثلاثون: عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه عبد مؤمن يذكرني فيصلي علي إلا كتب الله تعالى له عشر حسنات، ومحا عنه عشر سيئات ورفع له عشر درجات.) أخرجه النسائي في سننه، والحافظ رشيد الدين وإسناده صحيح.
- الحديث الأربعون: عن علي رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه وقال عنده فلم يصل علي (١) رواه الترمذي وقال غريب حسن صحيح، ورواه أنس بلفظ: (من ذكرتُ عنده فليصل علي، فإنه من صلى علي مرة صلى الله عليه عشراً)
- الحديث الحادي والأربعون: عن أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (إنّ أبخل الناس من ذكرتُ عنده فلم يصل على، وفي لفظ: (بحسب امرىء من البخل أن أذكر عنده فلا يصلي علي (٢)) وفي لفظ: (كفى به شُحاً أن أذكر عنده فلا يصلي علي) رواه اسماعيل القاضي.
- كان رسول الله على إذا دخل المسجد قال بسم الله اللهم صل على محمد، كان رسول الله على اللهم صل على محمد، وإذا خرج قال: بسم الله اللهم صل على محمد (٣). أخرجه ابن السني. قال السخاوى (عن ١٧٨) على هسته من الريوى ١٥٨.
- (1) أخرجه الترمذي (٣١/٩ تحفة الأحوذي) من مسند علي رضى الله عنه. بينما أخرجه أحمد (٢٠١/١) وابن حبان (٢٣٨/١) والحاكم (٢٠١/١) وصححه ووافقه الذهبي. وهو كما قالا. كلهم من مسند الحسين بن علي وليس من مسند علي. يقول الشيخ الألباني في تحقيق مشكاة المصابيح رقم (٩٣٣): والأرجح عندي أنه من مسند الحسين لأن كل من خرج الحديث من هذه الطريق أسنده إلى الحسين لا إلى أبيه. والحديث صحيح.

وقال الهيثمي في المجمع (١٠/ ١٦٤) رواه الطبراني وفيه يحيى بن عبد الحميـد الحماني وهو ضعيف ولكن متابعة الحديث الذي قبله قد تقويه والله أعلم. اهـ.

(٢) الحديث بشاهده المتقدم رقم (٤٠).

(٣) أخرجه ابن السني رقم (٨٦) في عمل اليوم والليلة .

وحسنه الشيخ الألباني، وقد ضعفه الحافظ ابن حجر في تخريج الأذكار. انظر كتاب ابن السني المذكور ط عبد الله جميع ص ٣١. الحديث الثالث والأربعون: عن أبن عمر رضي الله عنهما قال: علم وسول الله عنهما الله على النبي ويقول: اللهم اغفر لنا ذنوبنا وافتح لنا أبواب (رحمتك، فإذا خرج منه قبال على النبي ا

الله عنه أن رسول الله على الرابع والأربعون: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على النبي على النبي على النبي الله وليقل: إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم على النبي وليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج فليسلم على النبي وليقل: اللهم أعذني من الشيطان (الرجيم)(٢). رواه النسائي، وابن ماجه، وابن السني.

عنهما قالا: قال رسول الله على: إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم على النبي على وليقيل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج فليقل: اللهم

(١) أخرجه ابن السني رقم (٨٧ ط حيدر آباد).

وفيه سالم بن عبد الأعلى. قال البخاري في التاريخ الكبير (١١٧/٤) «تركوه» عن نافع وعظاء وروايته هنا عن نافع.

وقال الذهبي في الميزان: وقال النسائي متروك وقال ابن معين لا أعرف اسمه وليس بثقة وقال مرة أخرى هو ثقة اهـ وقال ابن أبي حاتم في الجرح (١٨٦/٤) «متروك الحديث» وفيه أيضاً الوليد بن القاسم الهمداني قال الذهبي في الديوان: قال ابن حبان لا يحتج به. وقال ابن حجر في «التقريب» «صدوق يخطىء. وقال ابن أبي حاتم في الجرح (١٣/٩) سئل يحيى بن معين عن الوليد بن القاسم بن الوليد الهمداني فقال «ضعيف الحديث».

وقال الهيثمي في المجمع (٣٢/٢) رواه الطبراني في الأوسط وفيه سالم بن عبد الأعلى وهو متروك.

(٢) أخرجه ابن ماجه برقم ٧٧٧ وفيه اللهم اعصمني بدلا من «أعذني».

وأبو داود ٢/٣١٧ رقم ٤٦٥ ط عبيد الدعاس.

وابن خزيمة رقم (٤٥٢). وابن السني في عمل اليوم والليلة رقم (٨٤) طحيدر آباد وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع رقم (٥٢٨). إني أسألك من فضلك (١) أخرجه (ابن الحجاج في صحيحه. وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه، زاد ابن السني (وإذا خرج فليسلم على النبي على النبي على النبي على المحديث السادس والأربعون: عن فاطمة بنت رسول الله على قالت: كان على إذا دخل المسجد صلى على محمد وسلم وقال: ربي اغفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج صلى على محمد وسلم وقال: ربي اغفر لي ربي اغفر لي أبواب فضلك (٢) رواه الترمذي.

الحديث السابع والأربعون: عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: (إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول وصلوا علي، فإنه من صلى علي صلاة صلى الله (تعالى عليه) بها عشراً (الله) رواه مسلم والنسائي. مدر (عالم الله)

الحديث الثامن والأربعون: عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال (كنت أصلي والنبي على وأبو بكر وعمر معه رضي الله عنهما، فلما جلست بدأت بالثناء على الله تعالى ثم الصلاة على النبي على ثم دعوت لنفسي، فقال على سل تعطه، سل تعطه على أخرجه الترمذي وقال: حسن صحيح، والبيهقى.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم رقم (٧١٣) ط عبد الباقي .

والترمذي رقم ٣١٤ وقال حديث فاطمة حديث حسن وليس إسناده بمتصل. قال الشيخ أحمد شاكر والظاهر أنه حسنه لشواهده. (انظر ط الشيخ شاكر والنسائي ٣/٢٥. وأبو داود (٢/٧١) والدارمي (٢/٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ٣١٤ وانظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم رقم ٣٨٤ ط عبد الباقي.

أبو داود رقم (٥٢٣) ط دعاس.

الترمذي ٣٦١٤ ط شاكر.

النسائي (٢ / ٢٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي رقم (٥٩٣) وسكت عنه الشيخ شاكر وأورده صاحب المشكاة رقم (٩٣١) المكتب الإسلامي وقال الشيخ الألباني إسناده حسن.

الحديث التاسع والأربعون: عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قبال: قال رسول الله على: (لا تجعلوني كقدح الراكب، فإن الراكب إذا أراد أن ينطلق على معالقه وملأ قدحاً ماء، فإن كان له حاجة في أن يتوضأ توضأ، أو أن يشرب شَرِب، وإلا أهراقه، فاجعلوني في أول الدعاء وفي أوسطه وفي مسرب آخره(۱) رواه الطبراني، والحافظ ضياء الدين، والبيهقي في شعب الحديد، والبيهقي في شعب المحابي عام الله عبد ١٨٥٢ هناسي الإيمان.

الحديث المخمسون: عن أبي سعيد المخدري رضي الله عنه قبال:
قال رسول الله ﷺ: (أيَّما عبد اكتسب مالاً من حلال فأطعم نفسه أو كساها — صعبى فمن دونه من خلق الله تعالى فإنه زكاة له، وأيمًا رجل لم يكن عنده صدقة فليقبل في دعائه: اللهم صل على محمد عبدك ورسولك، وصل على المؤمنين والمؤمنيات والمسلمين والمسلمات فإنها كفارة له. رواه أبن المؤمنين والمؤمنيات والمسلمين والمسلمات فإنها كفارة له. رواه أبن بشكوال. وحزاه السخاري (٢٥٠) ايما لام، وهب و حزاه السخاري والمادي والمخمسون: عن عبد الله بن بشر رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (الدعاء كله محجوب حتى يكون أوله ثناء على الله عز وجل وصلاة على النبي ﷺ ثم يدعو فيستجاب لدعائه (٢٠) رواه ابن بشكوال. قال اله على النبي الله عنه على النبي الله عنه مناده منطلم.

الحديث الثاني والخمسون: عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (ما من دعاء إلا وبينه وبين السماء حجاب حتى يصلى على محمد وعلى آل محمد، فإن فعل انخرق ذلك الحجاب ودخل

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في المجمع (١٠/١٥٥) رواه البزار وفيه موسى بـن عبيدة وهو ضعيف، ووافقه السخاوي في القول البديع ص (٢٢) ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) قال الهيثمي في المجمع (١٦٠/١٠) عن علي قال: (كل دعاء محجوب حتى يصلي على محمد صلى الله عليه وسلم وآل محمد) (رواه الطبراني في الأوسط ورجاله ثقات» اهد. وقال السخاوي في القول البديع (ص ٢٢٢) رواه النسائي وأبو القاسم بن بشكوال من طريقه من رواية عمر بن عمر الحمصي عنه.

الدعاء، وإذا لم يفعل رجع ذلك الدعاء ١٠٠٠ روء البيهقي، وابن بشكوال وقد روي معنى هذا عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه موقوفاً، أخرجه الترمذي غير مرفوع بمعناه دون لفظه، ورواه الحسن بن عرفة مرفوعاً ولم يذكر الآل وقال: (فإذا صلي على محمد انخرق الحجاب واستجيب الدعاء، وإذا لم يصل على محمد على لم يستجب الله الدعاء .)

٥٠٠ الحديث الثالث والخمسون: عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (من قال حين ينادي المنادي: اللهم ربِّ هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة صل على محمد، وأرض عنه رضاءً لا سخط بعده، استجاب الله تعالى له (٢)) رواه ابن السُّني . و عزاه السَّاوى (ص ١٨٠) ايخا ٧٦٨ استجاب الله تعالى له (٢) . و طفى واما وهب و) جامَع .

20 الحديث الرابع والخمسون: عن علي بن أبي طالب وابن مسعود رضي الله عنهما قالا: قال رسول الله ﷺ: ليس في الموقف قول ولا عمل . أفضلَ من هذا الدعاء، وأول من يُنظر إليه صاحبُ هذا القول: إذا وقف بعرفة فيستقبل البيت الحرام بوجهه ويبسط يده ثم يلبي ملياً ويكبر ملياً، ثم يقول: لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم أشهد أنَّ الله على كل شيء

<sup>(</sup>١) جماء في القـول البديع (ص ٢٢٣) رواه البيهقي في الشعب وأبــو القـاسم التيمي وابن أبي شريح وابن بشكوال وغيرهم من رواية الحارث الأعـور عنه وقـد ضعفه الجمهـور وروي عن أحمد بن صالح توثيقه. ثم قال بعد كلام. . والموقوف أشبه. اهـ وقال الشوكاني عن الحارث في النيل (٣/ ٩٩) قد رمي بالكذب. اهـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه رقم (٩٤).

وأحمد (٣٣٧/٣).

قال الهيثمي في المجمع (١/٣٣٢) رواه أحمد والطبراني في الأوسط وفيه ابن لهيعة وفيه ضعف

وعند أحمد «الصلاة النافعة» بدلاً من «القائمة وذكره ابن القيم في «جلاء الاتهام» ولم يعلق عليه وقال السخاوي في القول البديع (ص ١٧٨) فيه ابن لهيعة لكن أصل الحديث عند البخاري بدون ذكر الصلاة على النبي ﷺ. اهـ.

قال الحافظ في التقريب ٤٤٤/١ عن ابن لهيعة «صدوق اختلط بعد احتـراق كتبه وروايــة ابن المبارك وابن وهب عنه أعدل من غيرهما وله في مسلم بعض الشيء مقرون. اهـ.

قدير وأنَّ الله قد أحاط بكل شيء علماً، يقول ذلك مائة مرة، ثم يتعوذ من الشيطان الرجيم، إنَّ الله هوالسميع العليم، يقول ذلك ثلاث مرات، ثم يقرأ فاتحة الكتاب يبدأ في كل مرة ببسم الله الرحمن الرحيم، ثم يصلي على النبي شي فيقول: صلى الله وملائكته على النبي الأمي وعليه السلام ورحمة الله وبركاته، ويدعو ويجتهد في تكرير الدعاء لوالديه ولقراباته ولإخوانه في الله من المؤمنين والمؤمنات، فإذا فرغ من دعائه عاد في مقالته. لا يكون له قول ولا عمل حتى يمسي على هذا، فإذا أمسى باهى الله به الملائكة، فيقول: انظروا إلى عبدي هذا كبرني ولباني وسبحني وحمدني وهللني وقرأ بأحب السور إلي وصلى على نبيي في أشهدكم أني قد قبلت عمله وأوجبت له أجراً وغفرت له ذنبه وشفعته فيمن شفع له، ولو شفع في أهل الموقف شفعته فيهم (١). قال الحافظ محب الدين الطبري في الأحكام: أخرجه أبو منصور محمد في جامع الدعاء الصحيح. قلت أنا من عهده تصحيحه فالحُ بنُ حلاوة والله أعلم.

الحديث الخامس والخمسون: عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (ما من مسلم يقف عشية عرفة في الموقف فيستقبل القبلة بوجهه يقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير مائة مرة، ثم يقرأ قل هو الله أحد مائة مرة، ثم يقول: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على ابراهيم وعلى آل اللهم صل على محمد وعلى آل معمم مائة مرة، إلا قال الله تعالى: ابراهيم، إنك حميد مجيد وعلينا معهم مائة مرة، إلا قال الله تعالى: يا ملائكتي ما جزاء عبدي هذا؟ سبّحني وهللني وكبرني وعظمني وعَرفني وأثنى على وصلى على نبي، اشهدوا (يا) ملائكتي أني قد غفرت له

<sup>(1)</sup> قال السخاوي في القول البديع ص ٢٠٩ «رواه أبو يوسف الجصاص في فوائده ومن طريقه ابن الجوزي في الموضوعات. اهـ.

وقال النسائي متروك الحديث.

وشفعته في نفسه، ولو سألني عبدي هذا لشفعته في أهل الموقف كلهم(۱) رواه البيهقي وقال: متن غريب ليس في إسناده من يسب إلى الوضع خاوى اليما الحديث السادس والمخمسون: عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (إنَّ للمسجد أوتاداً (جلساؤهم الملائكة) إنْ غابوا فقدوهم، وإن مرضوا عادوهم، وإن رأوهم رحبوا بهم، وان طلبوا حاجة أعانوهم، فإذا جلسوا حفت بهم الملائكة من لدن أقدامهم إلى عَنانِ السماء، بأيديهم قراطيس الفضة وأقلام من ذهب، يكتبون الصلاة على رسول الله على المنافذة والله رحمكم الله زيد وازادكم الله، فإذا استفتحوا الذكر فتحت لهم أبواب السماء واستجيب لهم الدعاء واطلع عليهم الحور العين (وأقبل الله عز وجل عليهم) ما لم يخوضوا في حديث غيره، أو يتفرقوا، فإذا تفرقوا قام الزوار يلتمسون حلق الذكر (٢) رواه ابن غيره، أو يتفرقوا، فإذا تفرقوا قام الزوار يلتمسون حلق الذكر (٢) رواه ابن بشكوال.

٠ الحديث الثامن والخمسون: عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: النبي على النبي على النبي الله وفي لفظ: ثم تفرقوا من غير ذكر الله عز وجل وصلاة على النبي على إلا قاموا

<sup>(</sup>۱) قال السخاوي في القول البديع (۲ ۲۰۸) وكلهم موثوقون لكن فيهم الطلحي وهو مجهول وصوب البيهقي أن اسمه عبد الله بن محمد والعلم عبد الله تعالى. اهـ. الله الله الله الله الله عبد الله تعالى. الهـ. (۲) قال في القول البديع ص ١١٦ رواه أبو القاسم بن بشكوال بسند ضعيف. . اهـ.

 <sup>(</sup>۲) قال في القول البديع ض ١١٦ رواه أبو القاسم بن بشكوال بسند ضعيف. . اهـ.
 وأخرجه أحمد من مسند أبي هريرة برقم (٩٤١٤) مختصرا ط دار المعارف وقال محققه إسناده حسن.

<sup>(</sup>٣) قال في القول البديع ص ١٣٠ سنده ضعيف.

عن أنتن من جيفة، وفي لفظ: عن أنتن من ريح الجيفة (١) أخرجه وضاء النسائي، وإسناده على شرط مسلم وأبو داود الطيالسي. و ممام فروا ثمر من رعام المحاول معلى شرط مسلم وأبو داود الطيالسي. و ممام فروا ثمر معلى الماسع والمخمسون: عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال عمر مرف مسول الله عنه قال: ما من قوم جلسوا مجلساً ثم قاموا منه لم يذكروا الله عزوجل ولم يصلوا علي إلا كان عليهم ترة (٢). رواه الطبراني، وإسناده عند المساوم (١٥٢٥) وسندر ولم نقاع ما من قوم الموسوم (١٥٢٥) وسندر ولم نقاع ما من قوم الموسوم المو

• ٦ الحديث الستون: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه على الله عنه على الله عنه على الله على الل

الحديث الحادي والستون: عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه : (ما جلس قوم مجلساً لا يصلون فيه علي إلا كان عليه م حسرة - وإنْ دخوا لما يرون من الشواب (٤).) رواه البيهقي في عليهم حسرة - وإنْ دخوا لما يرون من الشواب (٩).) رواه البيهقي في شعب الإيمان وإسناده صحيح. وازرج المردوم المراحوم المتوال على والمصلى مراد المردوم والم سيكوال (٢٥) والمصلى قال المردوم والمراوم والمراوم

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٤٩٤/٢ من مسند أبي هريرة بلفظ وأن رسول الله ﷺ قال (ما اجتمع قــوم ثم تفرقوا لم يذكروا الله كأنما تفرقوا على جيفة حماره).

وكذا أُخرِجه الحاكم (٤٩٢/١) وصححه وسكت عنه الـذهبي وأخرجه أبو داود (٤٨٥٥) وزاد «وكان لهم حسرة».

وصحح الألباني في المشكاة رقم (٢٢٧٣) روايتي أحمد وأبي داود.

 <sup>(</sup>۲) قال الهيثمي في المجمع ١٠/ ٨٠ رواه الطبراني ورجاله وثقوا.
 (والترة) النقص وقيل التبعة قاله ابن الأثير في النهاية.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي رقم (٣٣٨٠) وقال «حديث حسن صحيح» وابن السني في عمل البوم والليلة رقم (٤٤٣). وأورده المنذري في الترغيب (٢/ ٤٠٩) ط عمارة وزاد نسبته إلى أبي داود وابن أبي الدنيا والبيهقي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٤٦٣/٢) وأبن حبان ـ موارد (٢٣٢٢) والحاكم (١/٤٩). وقال الهيثمي في المجمع (١/٧٩) رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح.

رسول الله ﷺ : ﴿إِذَا طَنْتَ أَذُن أَحَدُكُم فَلْيَـذَكُرْنِي وَلِيصِـلُ عَلَي وَلِيقَل : ذَكَرَ الله بخيرِ مَنْ ذَكَرْنِي (١). رواه الطبراني في المعجم الكبير.

الحديث الثالث والستون: عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (من صلى علي حين يصبح عشرا وحين يمسي عشراً أدركته شفاعتي (٢)) رواه الطبراني في المعجم الكبير.

ح الحديث الرابع والستون: عن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: قيال رسول الله عنه قال: في الله عنه قال: في الله على الله على

(١) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٠١/١.

وابن السني في عمل اليوم والليلة رقم (١٦٣) كـلاهما من طريق محمد بن عبيـد الله بن أبى رافع المدنى.

قال الحافظ في التهديب (٣٢١/٩) في ترجمته: قال البخاري منكر الحديث وقال ابن معين ليس بشيء، وذكره ابن حبان في الثقات وقال البرقاني عن الدارقطني متروك الحديث وله معضلات.

وأورد الذهبي في الميزان الحديث وقال قال ابن معين ليس حديثه بثيء. وقال أبو حاتم منكر الحديث جداً ذاهب.

ومع ذلك قال الهيثمي في المجمع (١٠/١٠) رواه الطبراني في الثلاثة والبزار باختصار كثير وإسناد الطبراني في الكبير حسن. فأنى له الحسن.

وجاء في تنزيـه الشريعـة (٢٩٣/٢) والحديث أخـرجه ابن السني في عمـل اليوم والليلة والبيهقي في الدعوات وقال اسناده ضعيف.

(٢) قال الهيثمي في المجمع (١٠/١٠) رواه الطبراني باسنادين وإسناد أحدهمــا جيد ورجــاله وثقوا».

(٣) أخرجه الطبراني في الكبير (١٤٧/٦) «وفيه عبد المهمين بن عباس بن سهل بن سعد. قال في التقريب (٥٢٥/١) ضعيف، وقال في الميزان (٦٧١/٢) قال البخاري منكر الحديث. وقال النسائي ليس بثقة وقال الدارقطني ليس بالقوى. اهـ.

وقال الـذهبي في تـرجمـة أخيـه أبي بن عبـاس (٧٨/١) ميـزان، قلت أبي وإن لم يكن بالثبت فهو حسن وأخوه عبد المهيمن واه.

وقال البيهقي في السنن (٢ / ٣٧٩) عبد المهيمن ضعيف لا يحتج برواياته.

الحديث الخامس والستون: عن أبي كاهل (رضي الله عنه) قال: قال لى رسول الله ﷺ وأعلَمني: يا أبا كاهل إنه من صلى علي كلُّ يـوم ثـلاث مرات وكـلُّ ليلة ثلاث مـرات حباً لي وشــوقاً إلى كــان حقاً على الله تعالى أن يغفر له ذنوبه تلك الليلة وذلك اليوم(١). رواه ابن أبي عاصم وقال ابن مندة: أبو كاهل له صحبة.

الحديث السادس والستون: عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: قال رسول الله على : (إذا تطهر أحدكم فليذكر اسم الله فإنه يطهر جسده كله، وإن لم يذكر أحدكم اسم الله على طهوره لم يطهر إلا ما مر عليه الماء، فإذا فرغ أحدكم من طهوره فليشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبدهُ ورسوله ثم ليصل عليَّ، فإذا قال ذلك فتحت له أبوابُ الرحمة (٢) ) رواه الدارقطني والبيهقي وقالا: ضعيف. انظر المخاوم (ص ١٦٦)

الحديث السابع والستون: عن عثمان بن أبي حرب (رضي الله عنه) - وازج قال: قال لي رسول الله ﷺ: (من همَّ بأمر فشاور فيه وفَّقه الله تعالى لرشــد ابم السِّيرَ ٢٨٧ هريرة رضي الله عنه أنه قال: (من خاف على نفسه النسيان فليكشر الصلاة على محمد ﷺ .)

<sup>(</sup>١) أورده السخاوي في القول البديع (ص) وقال قال العقيلي فيه نظر وقال ابن عبد البر إنه منكر وكذا قاله المنذري إنه منكر بهذا اللفظ وقال صاحب الميزان مسنده مظلم والمتن باطل. أهـ..

<sup>(</sup>۲) أخرجه البيهقي في سننه (١/٤٤) وقال هذا ضعيف يحيى بن هاشم متروك الحديث. وأخرجه الدراقطني في سننه (١/٧٣) وقال فيه يحيى بن هاشم وهو ضعيف. وأورده السيوطي في الجامع الكبير رقم (١٥١٥). ط مجمع البحوث الاسلامية بالأزهر ونسبه إلى الشيرازي في الألقاب والبيهقي وضعفه.

وأورده السخاوي في «القول البديع» ص ١٧١ وقال: سنده ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أورده السخاوي في القول البديع ص ٢٢٧ وقال أخرجه الديلمي بسند ضعيف.

الحمديث الشامن والستون: عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ما من مُسلمَيْن يلتقيان فيصافح أحدهما صاحبه ويصليان على النبي على النبي الله إلا لم يبرحا حتى تغفر ذنوبهما ما تقدم منها وما تأخر. وفي لفظ: ما من عبدين متحابين في الله عز وجل يستقبل أحدهما ضاحبه فيصافحان ويصليان على النبي على إلا لم يفترقا حتى تغفر ذنوبهما ما تقدم منها وما تأخر(۱). كذا ذكره الحافظ رشيدُ الدين. والأول رواه ابن بشكوال وهو غريب. في ذكر ما تأخر.

ونظيره: من أحرم من بيت المقدس بحجة أو عمرة الحديث، وحديث معاذ بن أنس يرفعه: من أكل طعاماً ثم قال: الحمد لله الذي أطعمني هذا الطعام ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن لبس ثوباً فقال: الحمد لله الذي كساني هذا ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر. رواه البيهقي في شعب الإيمان. ومنه حديث قراءة المعوذتين سبعاً سبعاً بعد الجمعة فهما غفران ما تقدم وما تأخر. ذكره الحافظ الطبري في أحكامه. وحديث عثمان يرفعه: إإذا بلغ العبد الأربعين خفف عنه حسابه، وفيه: فإذا بلغ تسعين سنة غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر وشفعه في أهل بيته. وحديث ابن عباس يرفعه: من سعى لأخيه المسلم في حاجة قضيت له أو لم تقض غُفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، (و) كتبت له براءتان: براءة من النار وبراءة من النفاق. وحديث: من قاد مكفوفاً أربعين خطوة غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن السني في عمل اليوم والليلة رقم (١٩٠) وفيه «درست بن حمزة» قال الذهبي في الميزان (٢٦/٢) درست بن حمزة عن مطر الوراق ضعفه الدارقطني. وقال البخاري درست بن حمزة عن مطر لا يتابع على حديثه ثم أخرج له هذا الحديث.

وفي الحديث أيضاً «خليفة بن خياط» قال ابن حجر في التقريب (٢٢٧/١) صدوق ربما أخطأ. روى له البخاري أي مقارنة. وإن أفرده علق. انظر هـدى الساري ص ٤٠١ ط السلفة.

وقال السخاوي ص ٢٤٢ أخرجه ابـن شكوال من طريق بقي بن مخلد.

وحديث: من صام يوم عرفة غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر. وحديث: من جاء حاجاً يريد وجه الله تعالى غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر. وحديثُ: من وافق تأمينه تأمين الملائكة، وحديثُ عائشة رضى الله عنها وفيه: فإن مات قبل أن يقضي نسكه غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر.

🦳 الحديث التاسع والستون: عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه فال: (خرج رسول الله ﷺ إلى بعض هغازيه واستعلمني على من بقي بالمدينة فقال: أحسنِ الخلافة ياعلي عليهم واكتب بخبرهم إليَّ، فمكث خمسةً عشَرَ يـومـاً ثم انصـرف فلقيتـه فقـال: يـاعلى كيف من خَلَّفْتُ من الناس؟ فأخبرته بصلاحهم فقال لي: ياعلي احفظ عني خصلتين أتاني بهما جبريل عليه السلام: أكثِـر الصلاة بـالسحَرْ والاستغفـارَ بالمغـرب، والصلاةُ علي والاستغفار لأصحاب رسول الله ﷺ ،فإنّ السحر والمغرب شاهدان من شهود الرب جل وعز على خلقه (۱) ذكره ابن بشكوال. وانتخرى منها من ابا بهتم صفيف شهود الرب جل وعز على خلقه (۱) ذكره ابن بشكوال. وانتخرى منعور تارابوطاتم النج سود البيكري منعور تارابوطاتم النبيكري البيكري الماديث بالمنتكري الله عنه): (أن النبي تازابوطاتم صفيف لا المحديث السبعون: عن فضالة بن عبيد (رضي الله عنه): (أن النبي تازابوطاتم صفيف لا م عَجلَ هذا، عَجلً يدعو ولم يصل على النبي عَلَيْ فقال النبي عَلِينَ : عجلَ هذا، ثم دعاه فقال له أو لغيره: إذا صلى أحدكم فليبدأ بتحميد الله تعالى والثناء عليه ثم ليصل على النبي ﷺ ثم ليدعُ بما شاء(٢). أخرجه الترمذي في كتاب

CZ 20 3191 GANN AP

الـدعـوات وقـال: حسن صحيح على شــرط مسلم، ورواه ابن حبَّالً في

صحيحه، والحاكم في مستدركه وقال: صحيح على شرط مسلم وأخرجه

أبو داود ابن خزيمة في صحيحه وقال الترمذي والحاكم والطوسي:

صحيح. زاد الحاكم مرة على شرط الشيخين ولا يعرف له علة، وله شاهـد

<sup>(</sup>١) أخرجه المرشد بالله يحيى بن الحسين الشجري في كتابه الأمالي (٢٠٤/١) مطبعة العجالة طبعة غير مؤرخة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي رقم (٣٤٧٧) وقال «هذا حديث حسن صحيح». وأبو داود رقم (١٤٨١) الدعاس.

والحاكم (١/ ٢٣٠) وصححه ووافقه الذهبي وابن حبان (موارد ٥١٠).

صحيح عن ابن مسعور باسناد صحيح يرفعه: إذا تشهد أحدكم في الصلاة فليقل: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد. الحديث وأخرجه البيهقي والإمام أحمد والطبراني وغيرهم.

قلت: وقد وقع لنا بحمد الله هذا الحديث من طريق صحيحة ذكرها أبو موسى المديني في الترغيب والترهيب من حديث أبي بن عياش بن سهل، وحديثه مخرَّج في صحيح البخاري وأثني عليه غير واحد من الأئمة ولله الحمد. وواقية الهيم الحرجها المنا ١٩٦٥ طك وفي الهاك اليا ١٨٧٥ ولله الحمد.

الحديث الثاني والسبعون: عن عائشة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله عنها قالت: سمعت رسول الله على يقول: (لا تقبل صلاة إلا بطهور وبالصلاة على دار) رواه الدارقطني من حديث عمرو بن شمرة.

الحديث الثالث والسبعون: عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: (علمني رسول الله ﷺ التشهد كما كان يعلمنا السورة من القرآن: التحيات لله والصلوات والطيبات السلام (على النبي)(٢) ورحمة الله وبركاته،

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن (٢/ ٣٧٩) وهو جزء من حديث أوله: لا صلاة لمن لا وضوء له.. من رواية عبد المهيمن بن عباس بن سهل الساعدي. قال: ضعيف لا يحتج برواياته. انظر حديث رقم (٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني في سننه (١/٣٥٥) من طريق عمرو بن شمر عن جابر. وقال هما ضعيفان. وقال الذهبي في الميزان (٢٦٨/٣) في ترجمة عمروبن شمر روى عباس عن يحيى ليس بشيء وقال الجوزجاني زائغ كذاب وقال ابن حبان رافضي يشتم الصحابة

السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، اللهم صل على محمد، وعلى أهل بيته، كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم صل علينا معهم، اللهم بارك على محمد وعلى أهل بيته، كما باركت على آل ابراهيم إنك أنت حميد مجيد، اللهم بارك علينا معهم، صلوات الله وصلوات المؤمنين على محمد النبي الأمي، السلام عليك (أيها النبي) ورحمة الله وبركاته (۱) رواه أبو حفص بن شاهين وفيه عبد الوهاب بن مجاهد، ورواه الدارقطني أيضاً وهو عمر من شاهين وفيه عبد الوهاب بن مجاهد، ورواه الدارقطني أيضاً وصفين وسنده ليس بذاك.

وسده بيس بداد.

العديث الرابع والسعبون: عن أبن مسعود الأنصاري رضي الله عنه قال: قال رسول الله على أمل على صلاة لم يصل علي فيها ولا على أهل بيتي لم تقبل منه. روأه الدارقطني وفيه جابر الجعفي واختلف عليه. وعن ابن مسعود موقوفاً: ما صليت صلاة لا أصلي فيها على النبي على النبي الا ظننت أن صلاتي لم تتم (۱).

الحديث الخامس والسبعون: عن كعب بن عجرة رضي الله عنه قال: (قال رسول الله على الناس: احضروا المنبر، فلما خرج رقي أول درجته قال: آمين، ثم فرقى الثانية فقال: آمين، ثم رقى الثالثة، فقال: آمين، فلما فرغ ونزل عن المنبر قلنا له: يارسول الله، سمعنا منك اليوم شيئاً ما كنا نسمعه منك! قال: سمعتموه؟ قلنا: نعم، قال: إن جبريل عليه السلام عرض لي فقال: بُعداً لمن أدرك رمضان فلم يغفر له فقلت: آمين،

\_\_\_ ويروي الموضوعات عن الثقات. وقال البخاري منكر الحديث قال يحيى لا يكتب حـديثه. والصواب «شمر».

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في سننه (١/٣٥٤) باختلاف يسير من طريق عبد الوهاب بن مجاهد. قال ابن مجاهد ضعيف الحديث.

ر ٢) أخرجه الدارقطني (١/ ٣٥٥) وقال: جابر ضعيف والصواب «أبو مسعود الأنصاري» والتصحيح من سنن الدارقطني.

فلما رقيت الثانية قال: بعداً لمن أدرك أبويه الكبر أو أحدهما فلم يدخلاه الجنة قلت: آمين، فلما رقيت الثالثة قال: بعداً لمن ذكرت عنده فلم يصل عليك، قلت: آمين أخرجه ابن حبان في صحيحه، والبيهقي في شعب الايمان، والحافظ ضياء الدين، واسماعيل القاضي، وغيرهم. وفي هذا الحديث دليل على أن الصلاة على النبي على واجبة على المكلف إذا سمع ذكره، كما نبينه إن شاء الله تعالى في الباب الثالث(۱).

المحديث السادس والسبعون: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: رُغِمَ أنف رجل ذكرتُ عنده فلم يصل على، ورغم أنف رجل دخل عليه شهر رمضان فانسلخ قبل أن يُغفر له، ورغم أنف رجل أدرك عنده أبواه الكبر فلم يدخلاه الجنة. أخرجه الإمام أحمد، والترمذي، ورواه ابن عباس قال: بينما النبي على المنبر إذ قال: آمين ثلاث مرات فذكره. (و) رواه مالك بن الحويرث ولفظه: من ذكرتَ عنده فلم يصل فذكره. (و) رواه مالك بن الحويرث ولفظه: من ذكرتَ عنده فلم يصل عليك فأبعده الله قل: آمين فقلت: آمين (٢)، وكذلك في الجميع.

٧٧ الحديث السابع والسبعون: عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: أرمن ذكرتُ عنده فلم يصل علي فقد شقي ) رواه ابن السني وفيه: الفضل بن مبشر ضعيف.

٧٨ الحديث الثامن والسبعون: عن جعفر بن محمد بن محمد عن أبيه (محمند بن علي بن الحسين) قال: قال رسول الله ﷺ: من ذكرت عنده

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان (٢٣٨٢).

واسماعيل القاضي رقم (١٩) ط المكتب الاسلامي.

قال الشيخ الألباني في تحقيق فضل الصلاة على النبي ﷺ رقم (١٩) حديث صحيح بشواهده المتقدمة. وقد أخرجه الحاكم وصححه وله شاهد آخر عند ابن حيان. اه. والمؤلف بين ذلك في الباب الرابع وليس كها قال.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٥ ٤٥) والحاكم (١/ ٥٤٩) وأحمد (٢/ ٢٥٤). وأورده الشيخ الألباني في ارواء الغليل (١١٣٦) وصححه.

فلم يصل علي فقد خطىء طريق الجنة. رواه اسماعيل القاضي هكذا مرسلاً وهو إسناد خسن (١)، ورواه الطبراني متصلاً ولفظه: من ذكرت عنده فَخطىءَ الصلاة علي خطِيء طريق الجنة. ورواه أبو هريرة بلفظ: من نسي لصلاة علي خطىء طريق الجنة. وكذلك رواه ابن عباس بلفظه، وأكثر أسانيده حسنة.

الحديث التاسع والسبعون: عن ابن مسعود (٢) رضي الله عنه قال: أرتانا رسول الله على ونحن في مجلس سعد بن عبادة فقال (له) بشير بن سعد: أمرنا الله عز وجل أن نصلي عليك يارسول الله، فكيف نصلي عليك؟ قال: فسكت رسول الله على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد) رواه مسلم في الصحيح إلا أنه قال: (كما باركت على آل إبراهيم، وفي لفظ: فقولوا: اللهم صل على محمد النبي باركت على آل محمد كما باركت على أبراهيم، وبارك على محمد النبي وعلى آل امحمد كما صليت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم، وبارك على محمد النبي الأمي وعلى آل ابراهيم إنك حميد وفي لفظ: (النبي الأمي) غير ابن اسحاق. مجيد) قال ابن أبي عاصم: وليس يقول: (النبي الأمي) غير ابن اسحاق. وفي لفظ: (قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم وآل ابراهيم إنك حميد وفي لفظ: (قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد وعلى آل ابراهيم وآل ابراهيم وآل إبراهيم وآل النسائي:

والترمذي (٤٨٣).

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في المجمع (١٠/١٠) رواه الطبراني وفيه بشير بن محمد الكندي وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٢) قال السخاوي في القول البديع ص ٣٤: عن أبي مسعود الأنصاري البدري واسمه عقبة بن عمرو.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم رقم (٤٠٥) ط عبد الباقي. والنسائي (٤٧/٣ ـ ٤٨).

هذا أولى بالصواب من الذي قبله، ورواه أبو سعيد الخدري، وأبو حميد الساعدي، وطلحة ولفظه (قولوا: اللهم صل على محمد كما صليت على إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم إنك حميد مجيد) إسناده حسن احتج به البخاري، ورواه خارجة بن زيد فقال: (أنا سألت فقال: صلوا واجتهدوا وقولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد) اسناده صحيح، ورواه ينزيد بلفظ: (قولوا اللهم صل على محمد كما صليت على إبراهيم،) وروي لفظ الصلاة من اللهم صل على محمد كما اللهم أبواب الكتاب فصلاً أجمع فيه الكيفيات وجوه أخر، وسأعقد في آخر أبواب الكتاب فصلاً أجمع فيه الكيفيات الواردة في الأخبار والآثار في الصلاة على النبي راهيم الله تعالى.

الحديث الثمانون: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: من سره أن يكتال بالمكيال الأوفى إذا صلى علينا أهل البيت فليقل: اللهم صل على محمد النبي الأمي وأزواجه أمهات المؤمنين وذريته وأهل بيته كما صليت على إبراهيم إنك حميد مجيد(١).

الحديث الحادي والثمانون: عن عبد إلله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على أو سأل الله تعالى لي الوسيلة حقت عليه شفاعتي يوم القيامة. رواه اسماعيل القاضي ورجال إسناده عليه شفاعتي يوم القيامة. وعيم النادة عليه شفاعتي يوم القيامة ورجال إسناده عليه شفاعتي يوم القيامة ورجال إسناده عليه شفاعتي يوم القيامة ورواه اسماعيل القاضي ورجال إسناده عليه شفاعتي يوم القيامة ورواه اسماعيل القاضي ورجال إسناده عليه شفاعتي يوم القيامة ورواه اسماعيل القاضي ورجال إسناده عليه شفاعتي يوم القيامة ورواه المسادة ورجال إسناده المنادة ورجال إسناده المنادة والمنادة ورجال إسناده المنادة ورجال إسناده المنادة والمنادة والمناد

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۹۸۲) والبيهقي في السنن (۸۷/۳) وكلاهما من طريق حبان بن يسار الكلابي قال أبو حاتم ليس بالقوي وقال بان عدي حديثه فيه ما فيه. وقال الحافظ في التقريب «صدوق اختلط» وأورده ابن حجر في الفتح (۱۱/۱۱) السلفية ولم يعلق عليه. وقال الشيخ الألباني في تحقيق المشكاة (۹۳۲) هذا فمن صحح اسناده فقد وهم.

المصطفين محبته، وفي المقربين ذكره، إلا وجبت له الشفاعة يـوم عروه للحلماوي وزاد ١ سـناوي عروه للحلماوي القيامة(١) رواه الحافظ عبد الغني إسناده إلى الطبراني. (ص ١٨٥)

الله عنه قال: قال رسول الله عليه الدعوة التامة، والله عليه الله عليه الدعوة التامة، والصلاة القائمة، أعط محمداً سؤله نالته شفاعته عليه (٢). رواه الحافظ عبد الغنى.

رسول الله عنه قال عن عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال عن عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عن إلى المنادي: اللهم رب هذه الدعوة التامة، والصلاة النافعة، صل على محمد وأرض عنه رضاء لا سخط بعده، استجاب الله عز وجل دعوته (٢) رواه الحافظ عبد الغني، وأبو الفرج في المسانيد. حمّ م عن (ع ، (رمم ٥٠) معنوا ٧٠ السكي .

الحديث المخامس والشمانون: عن رويفع بن ثابت رضي الله عنه دو الحر اليما قال: قال رسول الله على الله على محمد وأنزله المقعد هم و نيا و المقرب عندك يوم القيامة وجبت له الشفاعة (٤) رواه اسماعيل القاضي، و بن عال و المحدد والطبراني في المعجم الكبير، والحافظ النميري أبو عبد الله بن محمد بن استحام (همع) عبد الرحمن في الإعلام بلفظ: (من صلى علي وقال: اللهم أعطه المقعد هم الكليم المقرب عندك يوم القيامة وجبت له شفاعتي)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن السني في عمـل اليوم والليلة رقم (٩٧) وقـال الهيثمي في المجمع (٣٣٣/١) رواه الطبراني في الكبير ورجاله موثقون.

<sup>(</sup>٢) أورده السيوطي في جمع الجوامع رقم ٢٢٦٩ ط المجمع وعزاه لأبي الشيخ في فوائد الاصبهانيين عن أنس.

<sup>(</sup>٣) راجع الحديث رقم ٥٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١٠٨/٤).

والطبراني في الكبير (١٤/٥ رقم ٤٤٨٠) كلاهما من طريق ابن لهيعة وهو ضعيف في غير رواية العبادلة.

وقال الهيثمي في المجمع (١٦٣/١٠): رواه البزار والطبراني في الأوسط والكبير وأسانيدهم حسنة اهر. وقد عرفت ما فيه.

🔨 الحديث السادس والثمانون: عن عمار بن ياسر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: (ياعمار بن ياسر إن الله أعطى ملكاً من الملائكة حاب (١٧٦) أسماع الخلائق وفي لفظ: أسماء الخلائق وهو قائم على قبري إلى أن تقوم السكاد من الساعة، ليس أحدُ من أمتي يصلي على صلاة إلا قال: ياأحمد، فلان، ابن فلان باسمه واسم أبيه صلى عليك كذا (وكذا)، وضمن (لي) الرب عــز وجل أنــه من صلى علي صلاة صلى الله عليــه عشـــراً ﴾. وإنْ زاد زاده الله(١). أخرجه البـزار في مسنده، ورواه ابن عسـاكر من طـرق مختلفة وفي لفظ له: إنَّ الله تعالى أعطاني ملكاً من الملائكة، يقوم على قبري إذا أنا مُتّ، فلا يصلي على أحد إلا قال: فلان ابن فلان باسمه واسم أبيه فيصلي الله تعالى عليه مكانها عشراً.

الحديث السابع والثمانون: عن سعيد المقبري عن أبي هريـرة ِرضي الحديث السابع والثمانون: عن سعيد المقبري عن أبي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله ﷺ: لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبري عيداً، وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث (مـــا) كنتم(٢). رواه أبو داود بإسناد حسن.

♦ ١ الحديث الثامن والثمانون: عن الحسن بن علي رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: (صلوا في بيوتكم، ولا تتخذوها قبوراً، ولا تتخذوا بيتي عيداً، صلوا على وسلموا، فإنّ صلاتكم وسلامكم تبلغني أينما

<sup>(</sup>١) قال الهيشمي في المجمع ١٠/١٦٠: عن ابن الحميري قال قال لي عمار يابن الحميري ألا أحدثك عن حبيبي ع الله على عن على عن على عن عمار «الحديث».

ثم قال: رواه الطبراني، ونعيم بن ضمضم (أحد رواة الحديث) ضعيف. وابن الحميري اسمه عمران قبال البخاري لا يتبابع على حديثه. وقبال صاحب المينزان. لا يعرف وبقية رجاله رجال الصحيح. اه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٢٠٤٢).

وحسنه الشيخ الألباني في المشكاة رقم (٩٢٦) قال ومن صححه فقد ذهل أو تساهل نعم هو صحيح باعتبار ماله من الشواهد وقبد ذكرت بعضها في «تحـذير الساجـد» (ص ٩٨ ـ

كنتم (١) رواه الحافظ ضياء الدين مسنداً، واسماعيل القاضي مرسلاً، وقال شيخنا أبو الحسن بن عبد الكافي: هذا الحديث في سنن أبي داود من غير ذكر «السلام» وفي هذه الرواية بزيادة «السلام».

مر الحديث التاسع والثمانون: عن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: إنَّ الله عز وجل أعطاني ما لم يعط غيري من الأنبياء، وفضلني عليهم، وجعل لأمتي في الصلاة على أفضلَ الدرجات، ووكل بقبري ملكاً يقال له: منظروس، رأسه تحت العرش ورجلاه في تخوم الأرضين السفلى، وله ثمانون ألف جناح، في كل جناح (ثمانون) ألف ريشة، تحت كل رغبة لسان يسبح الله عز وجل ويحمده ويستغفر لمن يصلي علي من أُمتي، ومن لدن رأسه إلى بطون قدميه أفواه وألسن وريش وزغب، ليس فيه موضع شبر إلا وفيه لسان يسبح الله الله تعالى ويستغفر لمن يصلي علي حتى يموت. )حديث غريب منكر(١). ا خرح المن يصلي علي حتى يموت. )حديث غريب منكر(١).

• الحديث التسعون: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أرد الله عنه الله على روحي حتى أرد عليه الله على روحي على أرد عليه الله على من أحد يصلى على على من قريب سمعته، ومن صلى على من قريب سمعته، ومن صلى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم رقم ٢٠٩ مختصصراً من حديث ابن عمر وأخرجه أبو داود (٢٠٤٢) بـألفاظ مختلفة والترمذي حديث (٤٥١) بألفاظ مختلفة .

وأخرجه الطبراني في الكبير (٥ /٢٩٨) من حديث زيد بن خالد الجهني. بتقديم وتـأخير ومختصراً.

<sup>(</sup>٢) قال السخاوي في القول البديع ص ١١٦: أخرجه ابن بشكوال وهو غريب منكر بل لـوائح الوضع لائحة عليه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود رقم (٢٠٤١) أوله ما من أحد يسلم عليً . .
 والبيهقي في السنن الكبرى (٥/٥٥).

وأحمد (٢/٢) وفي إسنادهم أبو صخر حميد بن زياد وقد أخرج له مسلم في

قال ابن حجر في التقريب (٢٠٢/١) حميد بن زياد. «صدوق يهم». وقال الألباني في المشكاة رقم (٩٢٥) «اسناده حق».

عليً من بعيد أبلغته. فأخرج الأولَ الإمامُ أحمد أبو داود في سننه بإسناد صحيح. فإنْ قلت: ما معنى قوله على الله علي روحي؟ قلت: ذكر عنه جوابان: أحدهما ذكره البيهقي وهو: أنَّ المعنى إلا وقد رد الله علي روحي يعني: أنَّ النبي على بعدما مات ودفن رد الله عليه روحه لأجل سلام من يسلم عليه، واستمرت في جسده والثاني: ذكره شيخنا أبو الحسن بن عبد الكافي وهو: أنه يحتمل أن يكون رداً معنوياً وأن تكون روحه الشريفة مشتغلة بشهود الحضرة الالهية والملأ الأعلى عن هذا العالم، فإذا سلم عليه فترد عليه أقبلت روحه الشريفة على هذا العالم ليدرك سلام من سلم عليه فترد عليه. والله أعلم.

الحديث الحادي والتسعون: عن زادان قال بكر بن عبد الله المزني (رضي الله عنه): قال رسول الله عنه عباتي خير لكم تحدثون ويحدث لكم، فإذا (أنا) مت كانت وفاتي خيراً لكم، تعرض علي أعمالكم، فإن رأيت خيراً حمدت الله تعالى، وإن رأيت غير ذلك استغفرت الله لكم (۱). قال أبو داود السختياني: بلغني والله أعلم أنَّ ملكاً موكلٌ بكل من صلى على النبي على حتى يُبلِغه النبي على .

الحديث الثاني والتسعون: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ما من مسلم يسلم علي في شرق ولا غرب إلا وأنا وملائكة ربي ترد عليه السلام، فقال له قائل: يارسول الله فما بال أهل المدينة؟ فقال: ما يقال بكريم في جيرته وجيرانه، إنه مما أمر به من حفظ الجوار وحفظ الجيران(٢). ذكره الحافظ ضياء الدين المقدسي وقال: غريب.

<sup>(</sup>١) أورده ابن حجر في المطالب العالية رقم (٣٨٥٣) من مسند بكر بن عبد المزني. وقال المحقق قال البوصيري رواه الحارث بسند فيه جسر بن فرقد وهو ضعيف.

وأورده الهيثمي في المجمع (٢٤/٩) من حديث عبـد الله بان مسعـود وقــال رواه البـزار ورجاله رجال الصحيح. وذكره العجلوني في كشف الحقاد (٢٤٢/١) وسكت عنه.

وأورده الألباني في الضعيفة رقم (١٩٧٥) وأطنب في الكلام عنه فليراجعِه من شاء.

<sup>(</sup>٢) قال أبو نعيم في الحلية (٦/ ٣٤٩) غريب من حديث مالك تفرد به أبو مصعب اهـ.

٩٣ الحديث الثالث والتسعون: عن أبي قرصافة جُندُرة بضم الجيم خازه ان العيم والدال التالية بن خَيثَنَه بفتح الخاء والشين المعجمتين بينهما ياء مثناة تحتية اکینہ می عے ىسنہ ایمانع وآخره نون وهاء، وكان له صحبة (رضي الله عنه)، قال: سمعت النبي وظار لکن سی على يقول: من أوى إلى فراشه ثم قرأ: سورة تبارك الذي بيده الملك ثم ئى نئىر كانھو قال: اللهم رب الحل والحرام و (رب) البلد الحرام و (رب) الرُكْن والمقام هُمْرِينَ عَالَ عَزْ الزدر مرولا قآت وعه الم ب محمد ﷺ منِّي تحيةً وسلاماً، أربع مرات وكل الله عز وجل به ملكين حتى محمد هم مني تحيه وسارك ربي ربي و من محمد عن السلام فَعَلَ الْهِ مِنْ الْمُرْمُ عَلَمُ الْمُرْمُ عَلَمُ الْمُرْمُ اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّل ورحمة الله، فيقول: وعلى فلان بن فلان مني السلام ورحمة الله من السكام، ورحمة الله ورحمة

ع الحديث الرابع والتسعون: عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال:
قال رسول الله على: (ملوا الله لي الوسيلة لا يسألها لي مسلم أو مؤمن إلا ملاما الله على: (معار ١٨١٨٠) وواه اسماعيل القاضي باسناد حسن. وعار ١٨١٨٠) رواه اسماعيل القاضي باسناد حسن. أمارا معنيم ماجل الماران الناء من الناء الناء من الناء الن

الحديث الخامس والتسعون: عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله على : (إنَّ الوسيلة درجة عند الله تعالى ليس فوقها درجة ، فاسألوا الله تعالى أن يؤتيني الوسيلة على خلقه (٣) درجة ، فاسألوا الله تعالى أن يؤتيني الوسيلة على خلقه (٣) رواه اسماعيل القاضي بإسناد حسن .

الحديث السادس والتسعون: عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة،

<sup>(</sup>١) أورده صاحب الكنز رقم (٤١٣٢٠) وقال رواه أبو الشيخ في الثواب وقال غريب جداً عن أبي قرصافة اهـ.

<sup>(</sup>٢) أورده الهيثمي في المجمع (١/٣٣٣) بألفاظ متقاربة وقال: رواه الـطبراني في الأوسط وفيـه الـوليد بن عبـد الملك الحراني وقـد ذكره ابن حبـان في الثقات وقـال مستقيم الحديث إذا روى عن الثقات ـقلت وهذا من روايته عن موسى بن أعين وهو ثقة اهـ.

<sup>(</sup>٣) أورده السيوطي في جمع الجوامع رقم (٦٠٠٣) ط مجمع البحوث الاسلامية بالقاهـرة وعزاه إلى ابن مردويه عن أبي سعد.

والصلاة القائمة، آت محمداً الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته، حلت عليه شفاعتي (١) رواه (الإمام) أحمد، والبخاري، وأبو

(١) أخرجه البخاري (١/٥٩) ط الشعب.

وأحمد في المسند (٣٥٤/٣).

والبيهقي في السنن (١/ ٤١٠).

قال الشيخ الألباني في إرواء الغليل (١/ ٢٦٠ ـ ٢٦١) تنبيه. وقع عند البعض زيادات في متن هذا الحديث فوجب التنبيه عليها.

الأولى: زيادة «إنك لا تخلف المبعاد» في آخر الحديث. عند البيهقي (١/٤١) وهي شاذة لأنها لم تزد في جميع طرق الحديث عن علي بن عياش اللهم إلا في رواية الكشميتي لصحيح البخاري خلافاً لغيره فهي شاذة لمخالفتها لروايات الآخرين للصحيح وكأنه لذلك لم يلتفت إليها الحافظ فلم يذكرها في «الفتح» على طريقته في جمع الزيادات من طرق الحديث ويؤيد ذلك أنها لم تقع في «أفعال العباد» للبخاري والسند واحد. ووقعت هذه الزيادة في الحديث في كتاب «قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة» لشيخ الإسلام ابن «تيمية» في جميع الطبعات ص ٥٥ ط المنار الأولى. و (ص ٣٧).

الطبعة الثانية منه، (ص ٤٩) الطبعة السلفية، والظاهر أنها مدرجة من بعض النساخ والله أعلم.

الثانية: في رواية البيهقي أيضاً «اللهم إني أسألك بحق هذه الدعوة» ولم ترد عند غيره فهي شاذة أيضاً. والقول فيها كالقول في سابقتها.

الشالثة: وقع في نسخ من «شرح المعاني» سيدنا محمد وهي شاذة مدرجة ظاهرة الإدراج.

الرابعة: عند ابن السني (٩٣) «والدرجة الرفيعة» وهي مدرجة أيضاً من بعض النساخ فقد علمت مما سبق أن الحديث عنده من طريق النسائي وليس عنده ولا عند غيره، وقد صرح الحافظ في التلخيص ص (٧٨) ثم السخاوي في المقاصد ص ٢١٢ إنها ليست في شيء من طرق الحديث قال الحافظ «وزاد الرافعي في المحور» في آخره. يا أرحم الراحمين وليست أيضاً في شيء من طرقه، ومن الغرائب أن هذه الزيادة وقعت في الحديث في كتاب «قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة» لابن تيمية. وقد عزاه لصحيح البخاري وإني أستبعد جداً أن يكون الخطأ منه لما عرف به رحمه الله من الحفظ والضبط فالغالب أنه من بعض النساخ، ولا غرابة في ذلك رإنما الغريب أن ينطلي ذلك على مثل الشيخ السيد رشيد رضا رحمه الله تعالى. فإنه طبع الكتاب مرتين بهذه الزيادة دون أن ينبه عليها ص ٤٨ الطبعة الأولى و(ص ٣٣) من الطبعة الثانية، وكذلك لم ينبه عليها الشيخ محب الدين الخطيب في طبعته (ص ٤٣) اهـ.

داود، وابن ماجه، والترمذي وقال: حسن غريب، وقال: لا نعلم أحداً رواه غير شعيب، وفي لفظ أبي أمامة يرفعه: (من نزل به كرب أو شـدة فليتحين، فإذا نادى المنادي فليقل كما يقول، ثم ليقل: اللهم رب هذه الدعوة التامة الصادقة الحق المستجابة، المستجاب لها دعوة الحق، وكلمة التقوي، أحينا عليها وأمتنا عليها وابعثنا عليها واجعلنا من خير أهلها محيى ومماتا، ثم يدعو بحاجته ) رواه بهذا اللفظ الحاكم في المستدرك بسند مستين.

الحديث السابع والتسعون: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: (من قال: جزى الله محمداً ما هو أهله أتعب سبعين كاتباً ألف صباح(١).) رواه الحافظ أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن بشكوال، وأبو الحسين بن عبد الله القرشي، وفي إسناده هانيء بن المتوكل متكلم فيه.

٩٨ الحديث الثامن والتسعون: عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رُسول الله ﷺ: ﴿ إِنَّ لله ملائكة سياحين في الأرض يبلغوني عن أمتي نهم ٢٥٥ السلام(٢)) رواه النسائي في اليوم والليلة، وأبو حاتم السبتي، والإمام أحمد، واسمأعيل القاضي، بأسانيد صحيحة، ورواه محمد بن الحسن الأسدي عن سفيان الثوري عن عبد الله بن السائب عن زادان عن على يرفعه بلفظ: (إِنَّ لله ملائكة يسيحون في الأرض فيبلغوني صلاة من صلى

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في المجمع (١٠/١٣) رواه الطبراني في الكبير والأوسط وفيه هانيء بن المتوكل وهو ضعيف.

وأخرجه أبو نعيم في الحلية (٢٠٦/٣) وقال: هذا حديث غريب من حديث عكرمة وجعفر ومعاوية تفرد به هانيء بن المتوكل الاسكندراني.

قال الذهبي عنه في الميزان (٢٩١/٤) قال ابن حبان كان تدخل عليه المناكير وكشرت فلا يجوز الاحتجاج به بحال فمن مناكير هذا الحديث. اهـ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/٢٥) والحاكم (٢/٢١) وصححه ووافقه الذهبي. وأورده الهيثمي في المجمع (٢٤/٩) وسكت عنه وصححه الشيخ الألباني في المشكاة رقم (٩٢٤).

علي من أُمتي. قـال الـدارقـطني: المحفـوظ عن زادان عن ابن مسعــود: يبلغوني عن أُمتي السلام. قالــ الـــــا و م (١٤٨) هو و هم

الحديث التاسع والتسعون: خرَّج البيهقي. من حديث أبي هريرة رضي الله عنه: صلوا على أنبياء الله ورسله، فإن الله تعالى بعثهم كما بعثني (١). فيه موسى بن عبيدة وفيه كلام.

الحديث المائة: عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: من صلى رسول الله على يقول: من صلى على عشر مرات استوجب الأمان من سخطه.) رواه ابن بشكوال. غير مسمى من علي من على الله عن الله عن على الله عن على الله عن الله عن على الله عن الله عن على الله عن على الله عن على الله عن الله

الحديث الحديث بعد المائة: روى أبو الحسن البكري، وأبو عمارة ابن زيد المدني، ومحمد بن اسحاق المطلبي قالوا: بينما رسول الله وي المسجد إذا برجل ملثم بلثامه، فأسفر عن لئامه وأفصح عن كلامه وقال: السلام عليكم يا أهل العز الشامخ والكرم الباذخ، فأكرمه النبي وقال: السلام عليكم يا أهل العز الشامخ والكرم الباذخ، فأكرمه النبي السول (و) أجلسه بينه وبين أبي بكر، فنظر أبو بكر إلى الاعرابي وقال: يا رسول الله أتجلسه بيني وبينك ولا أعلم على الأرض أحبَّ مني؟ فقال له النبي على: يا أبا بكر إن هذا الاعرابي أخبرني عنه جبريل عليه السلام أنه يصلي علي صلاة لم يصلها عليَّ أحد قبله، قلت: يا رسول الله كيف يصلي عليك حتى أصلي عليك مثله؟ فقال النبي على: يا أبا بكر إنه يقول: اللهم عليك حتى أصلي عليك مثله؟ فقال النبي الأولين والآخرين وفي الملأ الأعلى علي محمد وعلى آل محمد في الأولين والآخرين وفي الملأ الأعلى إلى يوم الدين، قلت: يارسول الله فما ثواب هذه الصلاة؟ قال: يا أبا بكر والملائكة كتاباً يكتبون لفني المداد وتكسرت الاقلام، ولم تبلغ الملائكة ثواب هذه الصلاة. رواه أبو الفرج في كتابه المطرب وهو حديث منكر.

>٠٠ الحديث الثاني بعد المائة: عن بريدة (رضي الله عنه) قال: قال

<sup>(</sup>١) انظر الشفا لابن عياض (٢ /١٨٨) ط مكتبة الفارابي وغيرها بدمشق.

رسول الله على: إذا جلست في صلاتك فلا تتركن التشهد والصلاة على فإن ذلك يعد زكاة الصلاة. رواه الدارقطني من حديث عمر بن سمر، ورواه البزار من طريق الجعفي: إذا جلست في صلاتك فلا تتركن التشهد: لا إله إلا الله وأني رسول الله، والصلاة عَلَيَّ (١).

﴿ الحديث الثالث بعد المائة: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَلَيْ : كُلُ أمر ذي بال لم يبدأ فيه بذكر الله تعالى ثم بالصلاة علي فهو أقطع ممحوق من كل بركة (٢).

- قال ا ک عاوی (۱۹۹۵) ازج (۱۹۹۵)

ع الحديث الرابع بعد المائة: عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: (عَدَّ في يدي رسول الله عَيْنَ، وقال: عدَّهن في يدي جبريل، وقال (جبريل): هكذا أُنْزِلتُ (بهن) من عند رب العزة: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم وترحَّم على محمد وعلى آل محمد كما ترَحَّمت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم وترحَّم على محمد وعلى آل إبراهيم وتحدًن على إبراهيم وعلى آل محمد كما تَحَنَّنَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم وعلى آل محمد كما تحيد، اللهم وتحدًن على إبراهيم وعلى آل محمد كما تحيد، اللهم وسلم على محمد وعلى آل محمد، كما

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني (١/٣٥٥) من حديث عمرو بن شمر عن جابـر بن عبيد الله بن بـريدة . وزاد «وسلم على جميع أنبياء الله ورسله وسلم على عبـاد الله الصالحين» وقـال: عمرو بن شمر وجابر ضعيفان . اهـ.

<sup>(</sup>٢) أورده السيوطي في الجامع الصغير وعزاه للرهاوي عن أبي هريرة ولم يحكم عليه. قال المناوي في «فيض القدير» (١٤/٥): ثم قال الرهاوي، غريب تفرد بذكر الصلاة اسماعيل ابن أبي زياد وهو ضعيف جداً لا تعتبر بروايته ولا بزيادته ومن ثم قال التاج السبكي: حديث غير ثابت وقال القسطلاني في إسناده ضعفاء ومجاهيل وقال في اللسان كأصله اسماعيل بن أبي زياد قال الدارقطني متروك يضع الحديث. وقال الخليلي شيخ ضعيف والراوي عنه حسين الزاهد الأصفهاني مجهول. ورواه ابن المديني وابن منده وغيرهم بأسانيد كلها مشحونة بالضعفاء والمجاهيل. اهد من الفيض.

سلمت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم حميد مجيد. ذكره الحليمي وفي سنده: عمرو بن خالد الواسطي، وحاله عند من له إلمام بالحديث ورجاله معلوم، وهذا الحديث مسلسل بالعدِّ في اليدى ذكره أبو القاسم خلف بن عبد الملك في القربة وغيره، وقد حدثني من أثق به بمكة شرفها الله تعالى بقراءتي عليه وعدهن في يدي خمساً. قال أخبرنا محمد بن أحمد بن خالد بقراءتي عليه وعدهن في يدي خمساً، قال: أنبأنا أبو العباس أحمد بن محمد بن عبد الله الظاهري سماعاً عليه وعدُّهن في يدي خمساً،قال: أنبأنا أبو القاسم عبد الله بن الحسين بن رواحة وعدهن في يدي خمساً، قال: أنبأنا أبو ظاهر أحمد بن محمد بن إبراهيم الحافظ السلفي وعدهن في يدي خمساً، قال: انبأنا أبو الغنايم محمد بن علي بن ميمون البرسي وعدهن في يدي خمساً، قال: انبأنا محمد بن علي بن عبد الله بن عبد الله وعدهن في يدي خمساً، قال: انبأنا محمد بن عبد الله بن جعفر وعدهن في يدي خمساً، أنبأنا أبو الحسن محمد بن أحمد ببغداد يعني وعدهن في يدي خمساً، حدثني: على بن الحسن السواق وعدهن في يدي خمساً، حدثني الحسن بن الطحان وعدهن في يدي خمساً، حدثني يحيى بن ساوي وعدهن في يدي خمساً، حدثني عمرو بن خاله وعدهن في يدي خمساً، حدثني زيد بن علي وعدهن في يدي، حدثني علي بن الحسن وعدهن في يدي، حدثني الحسين بن علي وعدهن في يدي، حدثني علي بن أبي . طالب رضي الله عنه وعدهن في يدي، قال: حدثني رسول الله عليه وعدهن في يدي، قال: عدهن في يـدي جبريـل ﷺ قال جبـريل: هكـذا أنزلتَ بهنَّ من عند رب العزة: اللهم صل على محمد فذكر الحديث(١).

<sup>(</sup>١) أورده القرطبي في تفسيره عند الآية رقم (٥٦) من سورة الأحزاب ص (٥٣١٦) ط الشعب وقال: قال ابن العربي من هذه الروايات صحيح ومنها سقيم وأصحها ما رواه مالك فاعتمدوه، ورواية غير مالك من زيادة الرحمة مع الصلاة وغيرها لا يقوى، وإنما على الناس أن ينظروا في أديانهم نظرهم في أموالهم، وهم لا يأخذون في البيع ديناراً معيباً وإنجا يختارون السالم الطيب، كذلك لا يؤخذ من الروايات عن النبي على إلا ما صح عن النبي

الحديث الخامس بعد المائة: روى ابن بشكوال في القربة (أنَّ جماعة شهدوا عند رسول الله على بالسرقة على رجل فأمر بقطعه وكان المسروق جلاً، فصاح صاحب الجمل(١): لا تقطعوه فقيل له: بم نجوت؟ قال: بصلاتي عليك في كل يوم مائة مرة، فقال (له النبي على): نجوت من عذاب الدنيا والآخرة(٢).

آرا الحديث السادس بعد المائة: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: (من عطس فقال: الحمد لله على كل (حال) ما كان من حال، وصلى الله على محمد و (على) أهل بيته، أخرج الله تعالى من منخره الأيسر طيراً أكبر من الذباب، وأصغر من الجراد، يرفرف تحت العرش (يقول): اللهم أغفر لقائل هذا(٣)) أخرجه ابن بشكوال بسند صحيح لا بأس به، سوى أنَّ فيه يزيد بن أبي زياد، وقد ضعفه كثيرون، ولكن أخرج له مسلم متابعة فليعلم.

الحديث السابع بعد المائة: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله على أنبياء الله تعالى ورَسُله فإن الله تعالى بعثهم كما بعثني (٤). أخرجه البيهقي في شعب الإيمان وإسماعيل في كتابه.

\_\_\_\_ على سنده، لئلا يدخل في حيز الكذب على رسول الله ﷺ، فبينما هـ و يطلب الفضل إذابه قد أصاب النقص بل ربما أصاب الخسران المبين. اهـ.

قلت. عمرو بن خالد الواسطي ترجم له الذهبي في الميزان (٢٥٧/٣ - ٢٥٨) رقم (٢٣٥٩) وقال: قال وكيع: كان في جوارنا، يضع الحديث فلما فطن له تحول إلى واسط. وقال: وروى أحمد بن ثابت عن أحمد بن حنبل، قال: عمرو بن خالد الواسطي كذاب. وقال: روى عباس عن يحيى، قال: كذاب غير ثقة، وقال: قال النسائي: روى عن حبيب ابن أبي ثابت كوفي غير ثقة، وقال الدارقطني: كذاب.

<sup>(</sup>١) الصواب: فصاح الجمل.

<sup>(</sup>٢) قال السخاوي في القول البديع (ص ٢٤١) وكذا رواه ابن بشكوال بلا سند.

<sup>(</sup>٣) قال الذهبي في «الميزان» (٤٢٣/٤) في ترجمة يزيد بن زياد الكوفي قال يحيى: ليس بالقوى وقال أيضاً: لا يحتج به. وقال ابن المبارك: ارم به.

وقال أحمد: حديثه ليس بذلك.

<sup>(</sup>٤) انظر الحديث رقم ٩٩.

رسول الله عنه قال قال رسول الله عنه قال قال رسول الله عنه قال قال رسول الله عنه فإني رسول من المرسلين فصلوا عليَّ معهم، فإني رسول من المرسلين ) أخرجه ابن أبي عاصم بإسناد صحيح، وفي لفظ: (إذا سلمتم عليَّ فسلموا على المرسلين(١) ورجال سنده يحتج بهم في المرسلين(١) ورجال سنده يحتج بهم في الصحيحين . عزاه م النول المبريم (ماه) اينا للميمى في المحديدين . حمر ميم المحا بعديم فواتم من ميم.

رسول الله على: (من حج حجة الإسلام، وغزا بعدها غزاة، كتبت غزاته رسول الله على: (من حج حجة الإسلام، وغزا بعدها غزاة، كتبت غزاته بأربعمائة حجة، قال: فانكسرت قلوب قوم لا يقدرون على الجهاد ولا الحج، قال: فأوحى الله تعالى إليه: ما صلى عليك أحد إلا كتبت صلاتك بأربعمائة غزاة، كل غزاة بأربعمائة حجة،) أخرجه أبو حفص عمر اليانشي في المجالس المكية.

الحديث العاشر بعد المائة: عن أبي سعيد الخدري (رضي الله عنه) عن رسول الله على (أيّما رجل مسلم لم يكن عنده صدقة فليقل في دعائه: اللهم صل على محمد عبدك ورسولك، وصلى الله على المؤمنين والمؤمنات، والمسلمين والمسلمات، فإنها زكاة، وقال: لا يشبع مؤمن من خير حتى يكون منتهاه الجنة) رواه ابن حبان في صحيحه، وترجم الفضل بذكر البيان بأن صلاة الداعي ربّه على صَفِيّه على صَفِيّه على عَفِي دعائه تكون له صدقة عند عدم القدرة عليها.

الحديث الثاني عشر بعد المائة: أخبرنا جماعة من أشياخنا عن

<sup>(</sup>١) أورده السيوطي في جمع الجوامع (١/٦٩) ط الهيئة المصرية العامة الكتاب. وعزاه للديلي عن أنس وابن أبي عاصم عن قتادة مرسلًا. قال: وسنده جسن.

الشيخ الإمام فخر الدين أبي عمرو وعثمان بن محمد بن عثمان الثوري المالكي قراءة عليه وسماعاً قال: أنبأنا تاج الدين عبد الوهاب بن الحسين الشافعي بقراءتي عليه، أنبأنا الإمام أبو المناقب محمد بن الإمام رضي الدين أبو الخير أحمد بن اسماعيل القروي، أنبأنا والدي الإمام رحمه الله قال: أخبرنا الشيخ الصالح أبو القاسم عبد الملك ابن شيخ الإسلام ثقة المشايخ أبي عبد الله محمد بن عمر الخطيب، أنبأنا الإمام ركن الإسلام رضي الدين أبو سعيد محمد بن علي بن محمد العثماني، وأنبأه الإمام أبـو الحسين أحمد وأبو القاسم بن عبد الله بـ (كاكمشت) وهي محلة في (مرست) وهي إحدى القرى الخمس، قالوا: اخبرنا الشيخ أبو القاسم عبد الرحمن بن محمد القوراني، أنبأنا الشيخ الأديب أبو بكر أحمد بن محمد القاسم الديدانقاتي المؤذن، أخبرنا الفقيه أبو المظفر محمد بن عبد الله الخيام الحربي السمرقندي بـ (أبي ورد)، قال: دخلت يـوماً في مغارة كعب فضللت الطريق، فإذا أنا بالخضر عليه السلام قد رأيته قال لي: بحــذاي امش، فمشيت معـه وظننت فقلت: لعله خَضِــر فقلت: مــا اسمك؟ فقال خضر بن أيا(١) أبو العباس، ورأيت معه صاحباً فقلت ما اسمه؟ فقال: إلياس بن شام(٢) فقلت: رحمكما الله هل رأيتما محمداً عَلَيْهُ؟ قالا: نعم، قلت: بعزة الله وقدرته لتخبراني شيئاً حتى أروي عنكما، فقالا: سمعنا رسول الله على يقول: ما من مؤمن صلى على محمد إلا بَصُّر (٣) به قلبه ونوره الله تعالى (٤).

<sup>(</sup>١) خضر ابن انشا.

<sup>(</sup>٢) الياس بن بسام

<sup>(</sup>٣) إلا نضربه. راجع القول البديع للسخاوي.

<sup>(</sup>٤) ابتداء من هذا الحديث رقم ١١٢ حتى الحديث رقم (١١٨) انظره في القول البديع ص (١٣٢) ١٣٣).

قال السخاوي فيه: هذه النسخة ذكرها المجد (يعني به المؤلف) رحمه الله بإسناده وتبعته في ذكرها ولا أعتمد على شيء منها وألفاظها ركيكة والشيخ رحمه الله كان ممن يقول ببقاء الخضير. وهي مسألة مشهورة ليس هذا محلها والله المستعان. اهم.

- السمرقندي قال: سمعت الخضر وإلياس عليهما السلام يقولان: كان في السمرقندي قال: سمعت الخضر وإلياس عليهما السلام يقولان: كان في بني اسرائيل نبي يقال له: اسمويل، قد رزقه الله تعالى النصرة على أعداء الله تعالى وأنه خرج في أصحابه (في طلب عدو) فقالوا: هذا ساحر يسحر أعيننا ويفسد عساكرنا فنجعله في ناحية البحر ونهزمه، فخرج في أربعين رجلًا فجعلوه في ناحية البحر، فقال أصحابه: كيف نفعل؟ فقال: احملوا وقولوا: صلى الله على محمد، فحملوا وقالوا: فصار أعداؤهم في ناحية وقولوا: صلى الله على محمد، فحملوا وقالوا: فصار أعداؤهم في ناحية البحر فغرقوا أجمعين، قال الخضر: كان بحضرتنا.
- الحديث الرابع عشر بعد المائة: بالاسناد المتقدم إلى أبي المظفر قال الله على المظفر قال: من قال: صلى الله على محمد طَهُرَ قلبُه من النفاق كما يطهر الثوب بالماء.
- المحديث المحامس عشر بعد المائة: بالاسناد المتقدم إلى أبي المظفر قال: سمعت الخضر وإلياس يقولان: سمعنا رسول الله على يقول: ما مِنْ مؤمن يقول: صلى الله على محمد إلا أحبه الناس وإنْ كانوا أبغضوه، والله لا يحبونه حتى يحبه الله تعالى.
- الحديث السادس عشر بعد المائة: بالإسناد (المتقدم) عن الخضر وإلياس عليهما السلام قالا: سمعنا رسول الله على يقول على المنبر: من قال: صلى الله على محمد فقد فتح على نفسه سبعين باباًمن الرحمة.
  - الله الحديث السابع عشر بعد المائة: بالسند المذكور عن الخضر وإلياس عليهما السلام قالا: جاء رجل من الشام إلى النبي على فقال: يارسول الله (إن) أبي شيخ كبير وهو يحب أن يراك فقال: ائتني به، فقال: إنه ضرير البصر فقال: قل له ليقل في سبع اسبوع يعني في سبع ليال: صلى الله على محمد فإنه يراني في المنام حتى يروي عني الحديث (ففعل فرآه في المنام فكان يروي عنه الحديث).

الحديث الثامن عشر بعد المائة: بالسند المتقدم عن الخضر وإلياس عليهما السلام قالا: سمعنا رسول الله ﷺ يقول: إذا جلستم مجلساً فقولوا: بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على محمد يوكل بكم مَلَّكاً يمنعكم من الغيبة حتى لا تغتابوا فإذا قمتم فقولوا: بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على محمد فإنَّ الناس لا يغتابونكم ويمنعهم الملك عن الرحيم صلى الله على محمد فإنَّ الناس لا يغتابونكم ويمنعهم الملك عن خار مراهم المحبد المراهم المحبد المراهم المحبد على المستحدة والفاضلها وكلكة فلك. في خرها ولا أعمتعد على هشمه سنها والفاضلها وكلكة الحديث التاسع عشر بعد المائة: عن أنس رضي الله عنه، عن النبي كان جمي يقول عَلَيْ قَالَ: (إِن أَنجَاكُم يُوم القيامة من أهوالها ومواطنها أكثرُ عليَّ صلاةً في سُفًّا ۚ كُنْمُرْ وَصَ دارِ الدنيا، إنه قد كان في الله وملائكته كفاية قال الله تعالى: ﴿إِن الله وملائكته يصلون على النبي، يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً ﴿(١). خَصَّ بذلك المؤمنين ليثبُّتهُم عليه. أخج ابعالقام التيميُّ م) ترعيب و وام سُکوال عع والديل وَ الله عنه قَالَ عَلَمُ المائة: عن ابن مسعود رضي الله عنه قَالَ: هنه طُعيق جراء المحديث العشرون بعد المائة: عن ابن مسعود رضي الله عنه قَالَ: هنه وطُعيق جراء قـال رسول الله ﷺ: (مِن حج حَجــة الإِســلام وزار قبـري وغــزا غـزوةً وصلى عليَّ في بيت المقدس لم يسأله الله تعالى فيما افترض على (٢). رواه الحافظ أبو الفتح الأديب في الجزء الثامن من فوائده. ﴿ لَاحْرَاوِم (هِ ١٣٠٠) رَالْعَدَلُ (١٠٠٨) مِن الْعَدَلُ (١٠٠٨) الحديث الحادي والعشرون بعد المائة: في الأربعين المدنية عن

النبي ﷺ: أنَّ الدعاء بعدَ الصلاة عليَّ لا يُرد.

٣٦/ الحديث الثاني والعشرون بعد المائة: عن بكر بن عبد الله المُـزَني رضي الله عنه قال: قال رسول الله على علي عشراً من أول النهار وعشراً من آخر النهار نالته شفاعتي يوم القيامة. رواه الإِمــام أبو سعـــد الواعظ في كتاب الوفا في شرف المصطفى عَلَيْق.

الحديث الثالث والعشرون بعد المائة: عن علي بن أبي طالب رضي

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب الآية ٥٦.

<sup>(</sup>٢) قال الشوكاني في «الفوائد المجموعة» ص ١٠٩: قال في الذيل: باطل.

الله عنه قال: قال رسول الله على: اكثروا على من الصلاة، قال قلت: وهل تبلُغُك الصلاة بعد أن تفارقنا؟ قال: نعم يا على إنَّ الله تعالى وكَّل بقبري ملكاً يقال له: صلصائيل، وهو في صورة الديك متن غفرتيـه تحت عرش الرحمن، ومخالبه في تخوم الأرض السابعة، له ثلاثة أجنحة إذا نشر، واحد بالمشرق وآخر بالمغرب وآخر منتشرٌ على قبري، فإذا قال العبد: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد وبارك على محمد وعلى آل محمد وارحم محمداً وآل محمد، كما صليت وباركت وترحُّمت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد لقطها من فيه كما يلقط الطير الحب، يرفرف على قبري ويقول: يا محمد يامحمد إنَّ فلان ابن فلان صلى عليكَ وأقرأك السلام، فيكتب لـه ذلك في رق من نـور بالمسـك الأذفر، ويـرفع لـه عشـرون ألف درجة، ويكتب له عشرون ألف حسنة، ويمحى لـه (عشرون) ألفَ سيئة، ويغرس له عشرون ألف شجرة طوبي الأبيض في قبري عنـد رأسي، فأول من تنشق عنه الأرض أنا فيأتي جبريل بدابُّةٍ بين عينيه لا إلـه إلا الله محمد رسول الله على له سبعون ألف جناح، تحت كل ريشة من أجنحته خلخال من ذهب وفضة محشو بالمسك الأذفر الأبيض فيسبح الخلخال بلسان الخلخال، لا يعلم الخلخال الذي بِجَنْبه ما يقول إلا أنه يسبح ويهلل ويحمد رب العالمين، فيدفع إلى رضوان الجنة لوائي وهو لواء الحمد مكتوب عليه في وسطه: لا إله إلا الله محمد رسول الله ﷺ لو نشر بـ على جميع ولد أدم لغطّاهم عن آخرهم ومن سواهم، وجبريل عن يميني · وميكائيل عن يساري يزفان ويهللان ويحمدان مع خلاخل البراق حتى أغرز لوائي عند الميزان، ونُصِبَتْ الموازين ودُعيَ العباد إلى الحساب، فإذا دعي العبد الذي أكْثَر الصلاة عليَّ في دار الـدنيا ووضع في كفة الميـزان فيخف الميزان وأقول للوزان: ارفق يرحمك الله فإن له عندي وديعة وصنيعة والكتب معي فيقول الوزان: يا حبيب الله أنت اليوم مطاع ثم أجد فيفك كتاب من الله براءة باسمه واسم أبيه وجده فأضعه في كفة الميزان فأدعو الله تعالى أن يرجح ميزانه. رواه (أبو) سعد في الوفيا بشرف المصطفى ﷺ. في بيان مشكل هذا الباب على سبيـل الايجاز والاختصـار، وايضاح ما يبهم من معانيها على طريق الاقتصاد والاقتصار.

أما الصلاة فقد أسلفنا معناها في الباب الأول وملخصه: أن قولك في التشهد (الصلوات لله) أي: الأذكار التي يراد بها التعظيم المذكور، والاعتراف له بجلال قدرته، وعلو رتبته كلها لله أي: هو مستحقها ولا يليق شيء منها بأحد سواه.

وأما قولك (اللهم صل على محمد) فمعناه: اللهم عظّم محمداً في الدنيا بإعلاء ذكره وإظهار دعوته وإبقاء شريعته، وفي الآخرة بتشفيعه في أمته وإجزال أجره ومشوبته، وإظهار فضله للأولين والآخرين بالمقام المحمود، وتقديمه على جميع المقربين وأهل الشهود.

فإن قلت: أليس أنّ الله قد أوجب هذه الأمور كلّها للنبي عليه؟ فما فائدة دعائنا وسؤالنا له ذلك؟ قلت: الجواب من وجوه: أحدها يحتمل أن يكون بعض هذه المذكورات على درجات ومراتب، فيجوز إذا صلى عليه أحدٌ من أُمته فاستجيب دعاؤه فيه أن يُزاد للنبي عليه بذلك الدعاء في كل شيء من تلك المراتب والدرجات، ولهذا كانت الصلاة (عليه) مما يقصد بها قضاء حقه ويتقرب بإكثارها إلى الله عز وجل، ولا بُعْدَ ولا استحالة في أن الله تعالى يزيد في درجات النبي عليه ومعاليه بصلاة الصالحين من ملائكته وعباده، ويضاعف بدعائهم وسؤالهم من ثنوابه وإعلاء مراتبه، فإن

(الصلات) الإلهية غيرُ متناهية ولا قابلة للنقص والتقلل فافهم ذلك إن شاء الله تعالى .

وأما قولنا: الصلاة على رسول الله على فهو كقولنا: السلام على رسول الله على رسول الله على أو كانت الصلاة على رسول الله على أو كانت الصلاة على رسول الله على، ووجه هذا أن التمني على الله عز وجل سؤال، كما تقول: غفر الله لك ورحمك، وتريد الدعاء.

وأما التسليم: وهو أن يقال: السلام عليك أيها النبي، وأيها الرسول، وفي التشهد: السلام عليك أيها النبي، ولو قال في هذا الوقت: الصلاة والسلام عليك لأغنى عن تجديد الصلاة بعد التشهد، ولو أخر السلام إلى وقت الصلاة فقال: اللهم صل وسلم على محمد لأغنى عن السلام في التشهد، ومعناه: السلام الذي هو اسم من أسماء الله تعالى عليك، وتأويله لا خَلُوتَ من الخيراتِ والبركات وسَلِمْتَ من المكاره والآفات، إذ كان اسم الله تعالى إنما يذكر على الأمور توقعاً لاجتماع معاني الخير والبركة فيها، وانتفاء عوارض الخلل والفساد عنها، ويحتمل أن يكون السلام بمعنى السلامة، أي: ليكن قضاء الله تعالى عليك السلامة، أي: سلمك من الملام والنقائص.

فإذا قلت: اللهم سلم على محمد فإنما تريد به اللهم اكتب (لمحمد) في دعوته وأُمته وذكره السلامة من كل نقص، فتزداد دعوته على (ممر) الأيام عُلواً، وأُمتُه تكاثراً، وذكره ارتفاعاً.

فإن قيل: فلم حيَّ بـ (عليك) ولم يقل: لـك(١)؟ قلت: لأن المراد: والمعنى قضاء الله تعالى بهذا، وقضاء الله تعالى إنما ينفذ في العبد من قبل الملك والسلطان الذي له غلبة، فكان قضاء الله عليك بالسلامة أشبة من قضاء الله لك بها.

<sup>(</sup>١) أي قيل السلام عليك ولم يقل السلام لك.

قوله: وقد أرمت (١): هو على وزن ضربت أي بليت، أصله أرممت، أي: صرت رمة أو رميماً وهما العظم البالي فحُذفت احدى الميمين تخفيفاً.

كما قالوا: أحسست في أحْسست، وظلت في ظللت.

وأما الوسيلة (٢) فقد فسرها النبي على البغويون: الوسيلة المنزلة عند الملك، واختلف المفسرون في قوله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة (٣) الوسيلة على قولين: أحدهما: أنها القربة حكاه ابن الجوزي عن ابن عباس ومجاهد وعطاء والفراء، وقال قتادة: تقرّبوا إليه بما يُرضيه، وقال أبو عبيدة: توسلت إليه: تقربت قال:

إذا غفل الواشون عُدْنا لوصلِنا وعَادَ التصابي بينَنَا والوَسائل واختار الواحدي والبغوي والزمخشري فقال: الوسيلة: كل ما يتوسل به أي: يتقرب به من قرابة أو صنيعة وأنشد(١)

أرى الناسَ لاَ يَدْرُون ما قَدْرُ أمرهم ألا كلَّ ذي لب إلى الله وأسل ومن هذا: التوسل إلى الله تعالى بنبيه والقول الثاني: إنها المحبة أي: تحببوا إلى الله تعالى، حكاه الماوردي وأبو الفرج عن ابن زيد(٥)، وهذا راجع إلى المعنى الأول، فأما الفضيلة (٦) فمعناها ظاهر فلهذا لم نتعرض للكلام عليها.

<sup>(</sup>١) يشير إلى كلمة «أرحت» في الحديث رقم ٢٧ من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الوسيلة التي جاءت في الحديث رقم ٢، ٩، ٨١، ٨٢، ٩٤، ٩٥، ٩٠.

<sup>(</sup>٣) المائدة الآية (٣٨).

<sup>(</sup>٤) البيت في لسان العرب ص ٤٨٣٧ ط دار المعارف.

أرى الناس لا يدرون ما قدر أمرهم.

بلى كل ذي رأي إلى الله واسل.

<sup>(</sup>٥) في القول البديع: أبو الفرج عن أبي زيد.

<sup>(</sup>٦) اشارة إلى الفضيلة التي في الحديث ٨٢ و٩٦ من الباب الثاني.

وأما المقام المحمود (۱) فهو الدال عليه قوله تعالى ﴿عسى أن يبعثك ربك مقاماً محموداً ﴿(٢) ﴿وعسى ولعل»: من الله تعالى للتحقيق والوقوع ، واختلف في معناه فقيل: القول الأول: هو مقام الشفاعة ، إذ هو مقام يحمده به الأولون والآخرون ، ويؤيد هذا القول حديث أبي هريرة رضي الله عنه من عند الترمذي محسناً أن النبي على قال في تفسيره: هي الشفاعة ، ومن عند الامام أحمد بلفظ: المقام المحمود: الشفاعة ، ولحديث أبي سعيد الخدري من عند الترمذي محسناً: أنا سيد ولد آدم ولا فخر وبيدي لواء الحمد ولا فخر. الحديث ، وفي آخره: فأخر ساجداً فيلهمني الله تعالى من الثناء والحمد ويقال: ارفع رأسك وسل تعط واشفع تُشَفَّع وقلْ يُسمع لقولك ، وهذا المقام المحمود الذي قال الله عز وجل ، وزعم الواحدي إحماع المفسرين على هذا .

وللنبي ﷺ ست شفاعات:

الشفاعة الأولى: الشفاعة يوم القيامة لأهل الجمع ليريحهم الله تعالى مما هم فيه بفضل القضاء، وهذا هو المقام المحمود الذي يحمده فيه الأولون والآخرون.

لحديث أبي هريرة وحذيفة رضي الله عنهما من عند مسلم يرفعانه: يجمع الله الناس. الحديث وفيه: فيأتون محمداً وأنا قائدهم إذا وفدوا، وحديث أنس من عند الدارمي: أنا أولهم خروجاً، وأنا قائدهم إذا وفدوا، وخطيبهم إذا أنصتوا، ومستشفعهم إذا حُبِسوا، وأنا مبشرهم إذا أيسوا الكرامة، والمفاتيح يومئذ بيدي (٤). الحديث في أحاديث أخر كثيرة.

<sup>(</sup>١) يشير إلى المقام المحمود الوارد في الحديث (٩٦) من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٢) الاسراء الآية (٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم رقم (١٩٥) ط محمد فؤاد عبد الباقي.

<sup>(</sup>٤) المدارمي (١/ ٣٠) تعليق عبد الله هاشم يماني. وأحرجه أيضاً الترمذي بنحوه ومختصراً (٧٩/١٠) تحفة الأحوذي. وقال حديث حسن غريب.

والشفاعة الثانية: لمن يدخل من أمته (الجنة) بغير حساب، لما ثبت من الحديث الصحيح عند مسلم من طريق أبي هريرة رضي الله عنه وفيه: فأرفع رأسي فأقول: أمتي يارب، أمتي يارب، فيقول: يامحمد أدخل من أمتك من لا حساب عليهم من الباب الأيمن من أبواب الجنة (١). الحديث.

الشفاعة الثالثة: في خروج قوم دخلوا النار لحديث أنس من عند البخاري ومسلم يرفعه: فأقول: يارب أُمتي أُمتي فيُقال: انطلق فأخرج من كان في قلبه مثقال شعيرة من ايمان. الحديث(٢)، وهذه الشفاعة الثالثة قد استفاض نقلها عن النبي على من وجوه متعددة في الصحيحين بطرق كثيرة.

الشفاعة الرابعة: في قوم حبستهم الأوزار ليدخلوا الجنة، وعبَّر النواوي بأنها شفاعة فيمن استحق دخول النار، وذكرها (القاضي) عياض ولم يذكر لها دليلا، ودليلها حديث أنس من عند الإمام أحمد: إني لأول الناس تنشق عنه الأرض يوم القيامة، وأنا أول من يدخل الجنة ولا فخر، آتي باب الجنة وآخذ بحلقها فيقول: من هذا؟ فأقول: محمد، فإذا الجبار سبحانه عز وجل مستقبلي، فأسجد له فيقول: ارفع رأسك يامحمد، وتكلم يُسمَع منك واشفع تُشَفع، فأقول: أمتي أمتي فيقول: اذهب إلى أمتك: فمن وجدت في قلبه مثقال حبة من شعير (من الإيمان) فادخله الجنة، فأقبل فمن وجدت في قلبه ذلك فأدخله الجنة، فإذا الجبار مستقبلي فأسجد له فيقول: إرفع رأسك يامحمد، فأقول: أمتي أمتي أي يارب فيقول: اذهب إلى أمتك فمن وجدت في قلبه نصف شعيرة من الإيمان فأدخلهم الجنة، فإذا الجبار مستقبلي فأسجد له فيقول: ارفع رأسك يا محمد وقل تُسمع واشفع الجبار مستقبلي فأسجد له فيقول: ارفع رأسك يا محمد وقل تُسمع واشفع تشفع، فأرفع رأسي فأقول: أمتي فيقول: اذهب إلى أمتك فمن وجدت في قلبه مثقال حبة من خردل من الإيمان فأدخله الجنة، فأذهب فمن وجدت في قلبه مثقال حبة من خردل من الإيمان فأدخله الجنة، فأذهب فمن وجدت في قلبه مثقال حبة من خردل من الإيمان فأدخله الجنة، فأذهب فمن وجدت في قلبه مثقال حبة من خردل من الإيمان فأدخله الجنة، فأذهب فمن وجدت في قلبه مثقال حبة من خردل من الإيمان فأدخله الجنة، فأذهب فمن وجدت في قلبه مثقال حبة من خردل من الإيمان فأدخله الجنة، فأذهب فمن وجدت

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم رقم (١٩٤) ط محمد فؤاد عبد الباقي .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ص (١٨٢) ط محمد فؤاد عبد الباقي .

في قلبه مثقال ذلك أدخلتهم الجنة، وفُرغ من حساب الناس وأدخل من بقي من أُمتي النار مع أهل النار، فيقول أهل النار: ما أغنى عنكم أنكم كنتم تعبدون الله لا تشركون به شيئاً، فيقول الجبار: فبعزتي لأخرجنهم من النار فيرسل إليهم فيخرجون وقد امتحشوا، (أي احترقوا) فيدخلون في نهر يقال له: نهر الحياة فينبتون كما تنبت الحبة من غثاء السيل، ويكتب بين أهيل الجنة عقاء الله عز وجل فيذهب بهم فيدخلون الجنة فيقول لهم أهل الجنة: هؤلاء الجهنميون، فيقول الله عز وجل: هؤلاء عتقاء الحبار(۱). حديث غريب صحيح ودلالته واضحة من قوله: وأدخل من بقي الجبار(۱). حديث غريب صحيح ودلالته واضحة من قوله: وأدخل من بقي من أُمتي النار مع أهل النار ويدل على هذه الشفاعة أيضاً حديث ابن عباس رضي الله عنهما يرفعه من عند البيهقي في البعث والنشور: للانبياء منابر من ذهب يجلسون عليها، ويبقى منبري لا أجلس عليه قائماً بين يدي ربي من ذهب يجلسون عليها، ويبقى منبري لا أجلس عليه قائماً بين يدي ربي من ذهب يجلسون عليها، ويبقى منبري لا أجلس عليه قائماً بين يدي ربي من دهب يجلسون عليها، ويبقى منبري لا أجلس عليه قائماً بين يدي ربي من حجل حسابهم، فما أزال أشفع حتى أعطى صكاكاً برجال قد بعث يابي النار، وحتى أن مالكاً خازن النار يقول: يامحمد ما تركت للنار بهم إلى النار، وحتى أن مالكاً خازن النار يقول: يامحمد ما تركت للنار بهم إلى النار، وحتى أن مالكاً خازن النار يقول: يامحمد ما تركت للنار

الشفاعة الخامسة: لقوم من أهل الجنة في رفع درجاتهم، وماله عندنا دليل صريح غير أنه يستأنس بحديث أنس من عند مسلم يرفعه: أنا أول شفيع في الجنة لم يُصدق نبي من الأنبياء ما صُدِّقت، وإنَّ من الأنبياء نبياً ما صدقه من أمته إلا رجل واحد (٢).

الشفاعة السادسة: لقوم من الكفار لهم سابقة خدمة عنده على أو صدر منهم نوع تعظيم وخدمة في حقه، فإنه يخفف عذابهم بشفاعته على ومن النار ومن الدليل على هذه الشفاعة قوله على إن أبا طالب في ضحضاح من النار

<sup>(</sup>١) أحمد (١٤٤/٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ص (١٨٨) ط عبد الباقي.

ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل(١)، وقصة أبي لهب وتخفيف العذاب عنه يوم الاثنين والخميس لفرحه بولادته واعتاقه المبشرة، وهذهالشفاعة لم يجمعها أحد غيره على والشفاعة العظمى هي الأولى وقيل: هي الشفاعة في أمته، وسائر الأنبياء والمرسلين لهم الشفاعة، وكذلك الملائكة والأولياء لحديث أنس من عند الآجري وفيه: ثم يؤذن للملائكة والنبيين فيشفعون حتى إن المؤمن يشفع لأكثر من ربيعة ومضر. ورجاله ثقات.

القول الثاني: إنَّ المقام المحمود شهادته على أمته بما أجابوه من تصديق أو تكذيب لقوله تعالى: ﴿وجئنا بك على هؤلاء شهيداً ﴾(٢) وقيل: هو تزكيته لأمته في شهادتهم للرسل بالتبليغ.

القول الثالث: إن المقام المحمود (هو) أنَّ الله تعالى أعطاه لواء الحمد يوم القيامة، قيل: وإنما اختص بلواء الحمد لأنه محمد وأحمد، وخُصَّ بسورة الحمد أمِّ الكتاب، والسبع المثاني التي أثنى الله تعالى بها عليه، وامتُه الحمادون وهو صاحب المقام المحمود، وذكر فيه العلماء لطيفة: وهو أنه لما كان سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، أفضل كلام الآدميين وأفضل الأذكار على الإطلاق، والحمد هو الجامع للمعاني الأربعة ففيه ما في الثلاثة وزيادة، فهو اعمها لأن التسبيح مقام تنزيه، وهو لنفي النقائص، والتهليل مقام توحيد وهو لنفي الشريك، والتكبير تحقيقُ أن لله تعالى من المحامد وراء ما قلناه وفوق ما أدركناه من التنزيه والتوحيد واثبات الصفات الكاملة ما لا ندركه ولا يمكن لبشر الوصول إليه، ولهذا كان التكبير مطلقاً من غير تشبه إلى شيء، فهو أكبر من والحمد يستكمل إثبات جميع المحامد، فيدخل فيه كل ما ذكر من التنزيه والتوحيد واثبات صفات الكمال ونفي جميع النقائص، وإثبات ما تقصر والتوحيد واثبات صفات الكمال ونفي جميع النقائص، وإثبات ما تقصر

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم رقم (٢٠٩) ط عبد الباقي.

<sup>(</sup>٢) النساء الآية (٤٠).

العقول عن تفصيله وإدراكه، فلهذا كانت كلمة الحمد أعم الأربع معنى وأتم تمجيداً، فاختصت هذه الأمة بالحمد كما اختص نبيها به، وجُعِل لواؤه الحمد، وهو اللواء الجامع الذي دخل تحته آدم ومَن دونه، ومما يدل على عظم موقع الحمد أن الله تعالى يلْهِمُهُ نبيَه على حين يخر على ساجداً.

القول الرابع: إن المقام المحمود هو أن يجلسه الله تعالى على العرش، روي عن ابن مسعود رضي الله عنه، وذكره أبو الفرج عن ابن عباس (رضي الله عنهما) والماوردي عن مجاهد (رضي الله عنه) وعن عبد الله بن سلام (رضي الله عنه): يقعده على الكرسي، وحكى جماعة عن مجاهد: يقعده على العرش، واختار القاضي أبو يعلى هذا القول السرابع، وروي عن ابن عمر (رضي الله عنهما) في تفسير قوله: ﴿مقاماً محموداً ﴾ أنه قال: يجلسه معه على السريس، وروي عن أنس (رضي الله عنه) قال: سألت رسول الله على عن المقام المحمود فقال لي: القعود على العرش، وروي عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه (قال): سألت النبي عما أوعده ربه عز وجل فقال: أوغدني المقام المحمود وهو: القعود على العرش، وروي بسنده عن عبد الله بن سلام (رضي الله عنه) أنه قال: إذا كان يوم القيامة جيء بنبيكم ﷺ فأقعد بين يدي الله عز وجل على كرسيه. الحديث، ثم قال القاضي أبو يعلى: ولا يمتنع حمل الحديث على ظاهره بمعنى أنه يدنيه من ذاته ويقربه منها، وقال أبن عمير: سمعت أحمد ابن حنبل يُسْأَل عن حديث مجاهد: يقعد محمداً على العرش فقال: تلقته العلماء بالقبول، يسلم الخبر كما جاء، وروى أبو الفضل التميمي بسنده إلى ابن مسعود مرفوعاً وابن عباس ومجاهد مرفوعاً: يقعده على العرش، وقال أبو بكر أحمد بن سليمان النجاد: لو أنَّ حالفاً حلف بالطلاق أنَّ الله تعالى يُقْعِدُ محمداً معه على الكرسي واستفتاني في يمينه لقلت له: صدقت في قولك وبررت في يمينك، وامرأتك على حالها، فهذا مذهبنا وديننا واعتقادنا وعليه نشأنا ونحن عليه إلى أن نموت إن شاء الله تعالى. قلت: ومن مقاماته المحمودة ما رواه الترمذي محسناً من حديث أبي هريرة رضي الله عنه يرفعه: أنا أول من تنشق عنه الأرض فأكسى حُللا من حلل الجنة، ثم أقوم عن يمين العرش ليس أحدٌ من الخلائق يقوم ذلك المقام غيري(١).

وأما قوله المباركة: فهي من البركة وهي النمو والزيادة والكثرة والاتساع، وعن المبرد: البركة: خير مقيم وسرور لازم، ورَجلٌ مبارك: أي الخير مقيم بحضوره، وقيل: البركة الزيادة من الخير والكرامة، وقيل: بمعنى التطهير (من العيوب والتزكية) وقال الحليمي: المباركة فعلُ الله تعالى، وإنما يكون من التبرك وهو ان يقول: اللهم بارك على محمد. وأصل البركة: الدوام، وهو مِنْ برك البعير إذا أنيخ في موضع فلزمه، وقد يوضع موضع التيمن فيقال. للميمون: مبارك: أي محبوبُ مرغوب فيه، ولا يخالف ذلك ما قلنا من معنى الدوام، فالمعنى: اللهم أدم ذكر محمد ودعوتَه وشريعته، وكثر أتباعه وأشياعه.

أما قوله: واجعل في الأعلين (٢) بفتح اللام (ف) الظاهر المراد به: الملأ الأعلى وهم الملائكة لأنهم يسكنون السموات، والجن هم الملأ الأسفل لأنهم سكان الأرض.

أما قوله: واجعل في المصطفين محبته (٣): بفتح الطاء والفاء، قال النزمخشري في قوله تعالى: ﴿وانهم عندنا لمن المصطفين الأخيار﴾ (٤) إنهم المختارون من أبناء جنسهم. فعلى هذا هم من الرسل أربعة: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى أولو العزم وهو (أعني محمداً على سيدهم، ومن

<sup>(</sup>١) الترمذي (١٠/ ٨٠) تحفة الأحوذي وقال حسن غريب صحيح.

<sup>(</sup>٢) اشارة إلى الحديث رقم ٨٢ من الباب الثاني

<sup>(</sup>٣) اشارة إلى الحديث رقم ٨٢ من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٤) سورة ص الآية ٤٧.

الملائكة جماعة كثيرون كحملة العرش وجبريل وميكائيل ومن شهد بدرا وقيل: وقيل: المصطفون: هم الذين اتخذهم صفوة فصفاهم من الأدناس، وقيل: هم الذين وحدوه وآمنوا به. عن ابن عباس، وقيل: هم أصحابه، وقيل هم أمته.

وأما قوله: وفي المقربين درجته (۱): المقربون من الملائكة اختلف فيهم فقال ابن عباس (هم) حملة العرش وجزم به البغوي، وقيل: الملائكة الكروبيون عنده الذين حول العرش كجبريل وميكائيل ومن في طبقتهم، وقيل: هم الذين إليهم تدبير الأجرام السماوية وهم المعنيون بقوله تعالى: ولن يستنكف المسيح أن يَكُونَ عبداً لله ولا الملائكة المقربون (۲) وقيل: المقربون سبعة: إسرافيل، وميكائيل، وجبريل، ورضوان، ومالك، وروح القدس، وملك الموت عليهم السلام، وأما المقربون من البشر فقال تعالى: ﴿والسابقون السابقون أولئك المقربون في جنات النعيم (۱) قيل: هم السابقون إلى الإسلام، وعن مقاتل: السابقون (هم من سبق) إلى الأنبياء بالإيمان وقيل: هم الصديقون.

وأما قوله على: سلوا الله لي الوسيلة (٤) فإنها لا يسألها لي مسلم أو مؤمن إلا كنت له شهيداً أو شفيعاً، فإن قلت: لم خُص سائلُ الوسيلة وساكنُ المدينة الصابر على لأوائها (٥) بالشفاعة (في قوله: إلا كنت له شهيداً أو شفيعاً) مع عموم شفاعته على وادِّخاره إياها لامته؟ قلت: قال القاضي عياض: سئلت قديماً عن معنى هذا فأجبت بجواب شاف مقنع في أوراق اعترف بصوابه كلُ واقف عليه، وملخص ما ذكر أن (أو) هنا ليست

<sup>(</sup>١) اشارة إلى الحديث رقم ٨٢ من الباب الثاني .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية (١٧١).

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة الآية (١١).

<sup>(</sup>٤) يشير إلى الحديث رقم ٩٤ من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٥) اللأواء الشدة وضيق المعيشة. راجع النهاية لابن الأثير.

للشك، لأن حديث المدينة رواه جابر وسعد بن أبي وقاص وابن عصر وأبو سعيد وأبو هريرة واسماء بنت عميس وصفية بنت أبي عبيد (رضي الله عنهم) بهذا اللفظ، ويبْعُدُ اتفاق جميعهم على الشك، وتطابقهم فيه على صيغة واحدة، بل الأظهر أن الحديث هكذا صدر، فإما أن يكون أعلم بهذه الجملة هكذا، فإما أن تكون (أو) للتقسيم ويكون شهيد البعض أهل المدينة وشفيعاً لباقيهم (و) شفيعاً للعاصين وشهيداً للمطيعين، وإما أن يكون شهيداً لمن مات في حياته وشفيعاً لمن مات بعده أو غير ذلك. وهذه خصوصية زائدة على الشفاعة للمذنبين أو للعالمين في القيامة وعلى شهادته على جميع الأمم، وقد قبال على في شهداء أحد: أنا شهيد على هؤلاء، فتكون نتيجة لتخصيصهم بهذا كله مزية وزيادة منزلة وحظوة، قال: وقـد تكون (أو) بمعنى الواو فيكون لأهل المدينة شفيعاً وشهيداً، قال: وإذا جعلنا (أو) للشك كما قاله المشايخ، فإن كانت اللفظة الصحيحة شهيداً اندفع الاعتراض، لأنها زائدة على الشفاعة المدخرة المجردة لغيرهم، وإنْ كانت اللفظة الصحيحة شفيعاً فاختصاص أهل المدينة بهذا مع ما جاء من عمومها وادخارها لجميع الامة محمول على أن هذه شفاعة أخرى غير العامة التي هي لاخراج أمته من النار ومعافاة بعضهم منها بشفاعته عليه، وتكون هذه الشفاعة لأهل المدينة في زيادة الدرجات أو تخفيف الحساب أو بما شاء الله من ذلك، أو باكرامهم يوم القيامة بإيوائهم إلى ظل العرش، أو كونهم (في روح) أو على منابر أو الإسراع بهم إلى الجنة أو غير ذلك من خصوص الكرامات الواردة لبعضهم دون بعض وهذا في نهاية الحسن والتحقيق.

وأما قوله: حقت عليه شفاعتي (١): بضم الحاء: أي وجبت كما صرح به في الرواية الأخرى، وقال تعالى ﴿حقاً على المحسنين﴾ (٢) أي

<sup>(</sup>١) يشير إلى الحديث رقم ٨١ من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية ٢٣٦.

واجباً، وحق عليهم القول: أي وجبت عليهم الحجة. وفيه بشارة عظيمة لفاعل ذلك حيث بشر بحلول الشفاعة وهي إنما تكون للمسلمين من أمته.

وقوله: حلت عليه شفاعتي<sup>(١)</sup>: بمعنى وجبت أيضاً ومضارعه يَحِل بكسر الحاء، أو بمعنى نَزَلَتْ ومضارعة يَحل بضم الحاء.

وأما قوله: رب هذه الدعوة التامة (٢) يعني الأذان وهي كلمة جامعة لعقيدة الإيمان، مشتملة على نوعية من العقليات والسمعيات لما فيه من إثبات الذات والتنزيه والتوحيد ونفي الشركة وإثبات النبوة والرسالة، والدعاء إلى العبادات وإلى الفلاح والفوز، وفيه إشعار بأمور الآخرة من البعث والجزاء وهي آخر تراجم عقائد الإيمان، والكلام فيه مبسوط في كتبنا المطولة فلينظر فيها إن شاء الله تعالى.

قوله: والصلاة القائمة (٣): أي التي آن قيامُها أي دخل (وقته) (٤) قوله: وأعطه سُؤله: بضم السين وهمزة ساكنة بعده أي: حاجته، والسؤل والسؤلة: ما سأله الشخص من حاجة، والمراد به الشفاعة العظمى والدرجة العليا والمقام المحمود والحوض المورود ولواء الحمد ودخوله الجنة قبل الخلائق إلى غير ذلك مما أعَدَّ الله لنبيه عَيْدٌ من الكرامات في ذلك اليوم.

قوله: رضاء لا سخط بعده (٥): المراد به ما جاء في الصحيحين من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه يرفعه: يقول الله تعالى لأهل الجنة يا أهل الجنة يا أهل الجنة الحديث (٦)، وفي آخر يقول: أحل عليكم رضواني فلا أسخط عليكم بعده أبداً.

<sup>(</sup>١) يشير إلى الحديث رقم ٩٦٢٢ من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٢) يشير إلى الحديث رقم ٥٣، ٨٤، ٩٦ من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٣) يشير إلى الحديث الثاني رقم ٥٣، ٨٣، ٩٦ من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٤) الأوضح (وقتها).

<sup>(</sup>٥) اشارة إلى الحديث رقم ٨٤ من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٦) راجع القول البديع ص ١٨٨.

قوله: جزى الله محمداً عنا ما هو أهله(١): الضمير يحتمل أن يكون راجعاً إلى الله تعالى، (أ) وأن يكون راجعاً إلى محمد على الله عالى، (أ)

قوله: وأنزله المقعد المقرب (٢) يحتمل أن يراد به الوسيلة، ويحتمل أن يراد به أن يراد به أن يراد به المقام المحمود وجلوسه على العرش، ويحتمل أن يراد به المنزل العالي والقدر الرفيع.

وأما قوله على اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم وعلى الإلهيم على إبراهيم وعلى الإلهيم الله إبراهيم وعلى الله إبراهيم وعلى الختلاف الصلاة الإلهية باختلاف أحوال المصل عليهم ومقاماتهم عند الله تعالى، والذي يظهر من هذا الحديث فضل إبراهيم على رسول الله على أذ طلب أن يصلي عليه مشل الصلاة على إبراهيم، ولا شك أن محمداً الشيخ أفضل من إبراهيم ومن جميع الأنبياء والمرسلين صلى الله عليه وعليهم أجمعين، واختلف العلماء في إيضاح هذا المشكل وإبانة المقصود منه على وجوه، وأنا أذكر لك أقوالهم إن شاء الله تعالى، ثم أبين الحق الابلج في الجواب عنه بتوفيق الله.

قال أبو الفضل القاضي (عياض) رحمه الله: أظهر الأقوال أنَّ نبينا على أبراهيم عبال ذلك لنفسه ولأهل بيته لتتم النعمةُ عليهم كما اتمّها على إبراهيم وآله، وقيل: بل سأل ذلك لأمته، وقيل: بل ليبقى له ذلك دائماً إلى يوم القيامة، ويجعل له به لسان صدق في الآخرين كابراهيم، وقيل: كان ذلك قبل أن يعلم أنه أفضل من إبراهيم صلى الله عليهما وسلم، وقيل: سأل صلاة (ل) يتخذه بها خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً. انتهى كلامه.

وقال الشيخ أبو زكريا (النووي) بعد حكاية أقواله: المختار في

<sup>(</sup>١) اشارة إلى الحديث رقم ٩٧ من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٢) اشارة إلى الحديث رقم ٨٥ من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٣) اشارة إلى الحديث رقم ٧٩ من الباب الثاني.

الجواب ثلاثة أقوال: أحدها حكاه بعضُ أصحابنا عن الشافعي رحمه الله تعالى أن معناه: صل على حمد، وتم الكلام ثم استأنف وعلى آل محمد أي: وصل على آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل ابراهيم فالمسؤول لهم مثل إبراهيم، وآله هم آل محمد الله لا نفسه. القول الثاني: معناه: اجعل لمحمد وآله صلاة منك كما جعلتها لإبراهيم وآله. فالمسؤول: المشاركة في أصل الصلاة لا قدرها. والثالث: أنه على ظاهره والمراد: اجعل لمحمد وآله صلاة بمقدار الصلاة التي لابراهيم وآله، والمسؤول: مقابلة الجملة بالجملة فإن المختار في الآل أنهم جميع الأتباع، ويدخل في آل إبراهيم خلائق لا يحصون من الأنبياء، ولا يدخل في آل محمد وقلة بني، فَطَلَب على إلحاق هذه الجملة التي فيها نبيُ واحد بتلك الجملة التي فيها خلائق من الانبياء. انتهى كلامه.

وزاده بسطاً أبو العباس القسطلاني فقال: شبه المجموع من النبي والآل بالمجموع من إبراهيم والآل، فيحصل للمصطفى على ولآله مما سأل لهم من الصلاة ما تقارب الصلاة الحاصلة على إبراهيم وماله إذ منهم أنبياء، ثم يتوفر نصيب محمد على من القسم الذي حصل له ولآله فلا يحصل لآله مثل ما حصل لآل إبراهيم، إذ لا يبلغون مراتب الأنبياء، وإذا توفر نصيبه زادت الرحمة في حقة على إبراهيم على فظهر بذلك فضله، قال: وقد ظهر لي أن التشبيه إنما وقع في العطاء، ولا يلزم من سؤال زيد أن يعطى كما أعطي عمرو، وأن يكون عمرو أفضلَ من زيد، بل ربما سئل لسبقه بالزمن، فسؤال المصطفى على لذلك إنما وقع لسبق إبراهيم على المناهيم على المناهيم الله المناه المناهيم الله المناهيم الله المناه المناهيم الله المناهيم الله المناهيم الله المناه المناهيم الله المناه المناه المناه المناهيم الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه ال

وأنا لا ارتضي في الجواب عنه إلا قولاً مستفاداً من كشف إلهي وتُجل رباني وشهودٍ حقاني منح الله ذلكَ من خصه من ضناين عُبداه(١)

<sup>(</sup>١) ضناين عبارة أي خواص عباده. القاموس المحيط.

وميز بالعلم به من ارتضاه من خلقه واجتباه. فلتعلم أنَّ الله عز شأنه أمر بالصلاة على رسول الله ولم يأمر بالصلاة على آله في الكتاب، إنما جاء الإعلام في تعليم رسول الله ولم إيانا الصلاة عليه بزيادة الصلاة على الآل، فإطلب رسول الله والصلاة من الله تعالى عليه مثل صلاته على إبراهيم من حيث اعيانهما، فإنَّ العناية الإلهية برسول الله وأتم وأعم إذ خص بأمور لم يُخص بها نبي قبله لا إبراهيم ولا غيره، وذلك من صلاته تعالى عليه، فكيف تُطلب الصلاة من الله تعالى عليه مثل الصلاة على إبراهيم من حيث عينه؟. وإنما المراد من ذلك ما بيننه أرباب الكشف والشهود من أن الصلاة على الشخص قد يُصلى عليه من حيث عينه، ومن والشهود من أن الصلاة على الشخص قد يُصلى عليه من حيث عينه، ومن الصلاة من حيث ما يضاف إليه غيره، فكأنَّ الصلاة من حيث ما يضاف إليه غيره هي الصلاة من حيث المجموع حكم ليس للواحد إذا انفرد.

ثم أعلم أن آل الرجل في لغة العرب خاصته الأقربون إليه، وخاصة الأنبياء وآلهم هم الصالحون العلماء بالله من المؤمنين، وقد علمنا أن إبراهيم كان من آله أنبياء ورسل، ومرتبة النبوة والرسالة قد ارتفعت على المراتب فلا يكون بعد رسول الله على أمته نبي يُشَرِّع الله له خلاف شرع محمد ولا رسول، وما منع المرتبة ولا حجزها إلا من حيث لا تشريع، لا سيما وقد قال في فيمن حَفِظ القرآن أنَّ النبوة أُدْرجت بين جنبيه أو بين كتفيه. على أنَّ في سنده من فيه ضعف، وقال في المبشرات(١): إنها جزء من أجزاء النبوة فوصف بعض أمَّته بأنَّه قد حصل لهم المقام وإن لم يكن على شرع يخالف شرعه، وقد عَلِمنا أن عيسى في ينزل فينا حَكَما مم مُسْطِطاً عَدْلاً يكسِرُ الصَّليبَ ويقتلُ الخنزير، ولا يشك قطعاً أنه رسول الله مؤتبة ونبيه وهو ينزل وله عليه السلام مرتبة النبوة بلا شك عند الله تعالى، ولما له مرتبة النبوة بلا شك عند الله تعالى، ولما له مرتبة النبوة بلا شب عدي ولا

<sup>(</sup>١) أحمد (٢٦٧/٣) والترمذي (٤٤/٢) وقال حديث حسن صحيح. والحاكم (٣٩١/٤) ووافقه الذهبي قال الشيخ الألباني في إرواء الغليل (١٢٨/٨) وهو كما قالا.

رسول أن النبوة قد انقطَعتْ والرسالة قد ارتفعت باعتبار التشريع، وإنّ كان عيسى ينزل نبياً مرسلًا، فلما كانت النبوة أشرف مرتبة وأكملَها ينتهي إليها من اصطفاه الله تعالى من عباده علمنا أن التشريع في أمر النبوة أمر عارض، فارتفعت مرتبة النبوة باعتبار التشريع، ومن المعلوم أن آل ابراهيم من النبيين والرسل الذين كانوا بعده مثل إسحق، ويعقوب، ويوسف ومن انتسل منهم من الأنبياء والرسل بالشرائع الظاهرة الدالة على أنّ لهم مرتبة النبوة عند الله تعالى أراد رسول الله علي أن يلحق أمته وهم آله العلماء الصالحون منهم بمرتبة النبوة عند الله تعالى وإن لم يُشَرِّعوا ولكن أبقى من شرعه ضرباً من التشريع فقال: قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد: أي صل عليه من حيث ماله آل كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم أي من حيث إنك أعطيت آل إبراهيم النبوة تشريفاً لابراهيم فظهرت نبوتهم بالتشريع، وقد قَضَيْتَ أن لا شرعَ بعدي فصلُ عَليَّ وعلى آلي، بأن تجعل لهم مرتبة النبوة عندك وإنْ لم يشرعوا، فكان من كمال رسول الله عَلَيْهُ أَنْ أَلْحَقَ آله بالأنبياء في الرتبة، وزاد على إبراهيم بأنَّ شرعه لا ينسخ، وبعض شرع إبراهيم ومن بعده نسخت الشرائع بعضها بعضاً، وما عَلَّمَنَا رسولَ الله ﷺ الصلاة عليه على هذه الصورة إلا بوحي من الله تعالى وبما أراه، وإنَّ الدعوة في ذلك مجابة، فقطعنا أن في هذه الأمة من لحقت درجته درجة الأنبياء في النبوة لا في التشريع، فأكرم الله تعالى رسول الله على بأن جعل آله شهداء على أمم الأنبياء كما جعل الأنبياء شهداء على أممهم، ثم إنه خص هذه الأمة أعني علماءها بأن شرع لهم الاجتهاد في الأحكام، وقرر حكم ما أدى إليه اجتهادهم وتعبدهم به وتعبد من قلدهم به كما كان حكم الشرائع لـلأنبياء ومقلديهم، فجعـل الله تعالى الاجتهـاد في هذه الأمة بمنزلة الوحي في أنبياء بني اسرائيل، قال الله تعالى لنبيه عليه «لتحكم بين الناس بما أراك الله» (١) والمجتهد ما حكم إلا بما أراه الله

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية (١٠٤).

في اجتهاده، فهذه نفحات من نفحات التشريع ما هو عين التشريع، فـ لآل ِ محمد على وهم المؤمنون العلماء مرتبة النبوة عند الله تعالى، تظهر في الآخرة وما لها حكم في الدنيا إلا بهذا المقدار من الاجتهاد المشروع لهم، فلم يجتهدوا في الدين والأحكام إلا بأمر مشروع من عند الله تعالى، فإن اتفق أن يكون أحد من أهل البيت بهذه المثابة من العلم والاجتهاد ولهم هذه المرتبة كالحسن والحسين وجعفر ونظرائهم من أهل البيت فقد جمعوا بين الأهل والآل فلا يتخيل أن آل محمد على هم أهل بيته خاصة، ليس هذا عند أهل اللغة ولا يعرف العرب ذلك، وإنما الآل: خاصة الرجل وأحباؤه: بتخفيف الباء الموحدة قال تعالى: ﴿أَدَخُلُوا آلَ فَرَعُونَ ﴾(١) وقال تعالى: ﴿ إعملوا آل داود شكراً ﴾ (٢) والآل لا يضاف بهذه الصفة إلا للتكبير، فلهذا قيل لنا: قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم، أي من حيث ما ذكرناه لا من حيث أعيانهما خاصة دون المجموع، فهي صلاة من حيث المجموع، وذكرنا بأنه تقدم بالزمان على رسول الله علي ورسول الله على قد ثبت أنه سيد الناس يوم القيامة، ومن كان بهذه المثابة عند الله تعالى فكيف يحتمل الصلاة عليه كالصلاة على إبراهيم من حيث اعيانهما.

وهذه المسألة: هي واقعة إلهية من وقائع بعض أرباب التحقيق، وقول رسول الله على: علماء أمتي كأنبياء بني إسرائيل، وفي لفظ: علماء هذه الأمة أنبياء سائر الأمم، وإن كان في إسناده مقال لكن قد يُسْتَأنَسُ به فيما ذكرناه، وقد يُسْتَأنَسُ بقوله على في صفة قوم من أُمَّته في الموقف يُنصَبُ لهم منابر ليسوا بأنبياء ولا شهداء تغبطهم الأنبياء والشهداء، والشهداء هنا الرسل، فإنهم شهدوا على أممهم قبل غبطهم إياهم فيما هم فيه من الراحة وعدم الحزن في هذا الموطن لأن الأنبياء خائفون وجلون

<sup>(</sup>١) سورة غافر الآية ٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ الآية ١٣.

على أممهم، وأولئك لم يكن لهم أتباع ولا أمم فهم آمنون على أنفسهم، كما أن الأنبياء آمنون على أنفسهم وما لهم أمم وأتباع يخافون عليهم، فارتفع الخوف عليهم في ذلك اليوم في حق نفوسهم وفي حق غيرهم، كما قال تعالى: ﴿لا يحزنهم الفزع الأكبر﴾(١) يعني على نفوسهم هم وغيرهم من الأنبياء والعلماء، ولكن الأنبياء يخافون على أممهم ففي هذا يغبطهم في ذلك الموقف، فإذا دخلوا الجنة وأخذوا منازلهم تبينت المراتب وتعينت المنازل وظهر عليون لأولي الألباب، فتبين أن صلاة الحق على عباده باختلاف أحوالهم، وتلخيص ذلك أن يقول المصلي: اللهم صل على محمد: بأن تجعل من أمته علماء صلحاء بالغي نهايات المراتب عندك، كما صليت على الراهيم: بأن جعلت آله أنبياء ورسلاً بالغي نهايات المراتب عندك، المراتب عندك، وعلى آل محمد كما صليت على آل ابراهيم بما أعطيتهم من التشريع والوحي فأعطاهم التحديث فمنهم محدثون وشرع لهم الاجتهاد وقرره حكماً شرعياً فاشبهت العلماء الأنبياء في ذلك فافهم فإن هذه مسألة جليلة عظيمة والله يقول الحق وهو يهدي السبيل.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء الآية ١٠٣.

الباب الرابع.

في ذكر مسائل نفيسة مهمة تتعلق بالصلاة والتسليم، وفوائد جليلة يحتاج إليها أهل التعلم والتعليم.

الأولى: ذكر العلماء أن الصلاة على النبي على ترتقي إلى درجة الوجوب والفرضية، وذلك في مواضع: الأول: في التشهد الأخير وهي فرض عند الشافعي رضي الله عنه وجماعة، قال في الأم: فعلى كل مسلم وجبت عليه الفرائض أن يتعلم التشهد والصلاة على النبي هي ومن صلى صلاة لم يتشهد فيها ولا يصلي على النبي في وهو يحسن التشهد فعليه إعادتها، وإن تشهد ولم يصل على النبي في فعليه الإعادة حتى يجمعهما جميعاً، وإن كان لا يحسنهما على وجههما أتى بما يحسن منهما، ولم يجزه إلا أن يأتي باسم تشهد وصلاة على النبي في فإذا أحسنهما وأغفلهما أو عمدا تركهما فسواء وعليه الإعادة فيهما جميعاً. هذا نصه في الأم واتفق الأصحاب من بعده على ذلك وقال صاحب(١) المُغني من الحنابلة: وهي يعني الصلاة على النبي في واجبة في صحيح المذهب، وهو قول الشافعي واسحق(١)، والآجري(١) لا تجب، ثم قال: وظاهر مذهب أحمد وجوبها، فإن أبا زرعة(١) الدمشقي نقل عن أحمد قال: كنت

<sup>(</sup>١) صاحب كتاب المغني هو: الشيخ عبد الله بن قدامة المقدسي الحنبلي عالم فقيه مجتهد ولد سنة ٥٤١ هـ وتوفي بدمشق سنة ٦٢٠ هـ معجم المؤلفين (ج ٢/٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: الأعلام للزركلي (١٠/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) انظر الاعلام للزركلي (٥/٣٢٨).

<sup>(</sup>٤) انظر اعلالام للزركلي (٤/٣٥٠).

أتهيّبُ ذلك ثم تثبّتُ فإذا الصلاة واجبة، قال: فظاهر هذا أنه رجع عن قوله الأول إلى هذا. قلت: وفي كتاب مسائل أبي زرعة المشتملة على فوائد جليلة قلت لأبي عبد الله: تشهد ونسي أن يصلي على النبي على وتكلم قال: إنْ أعاد الصلاة فليس في نفسي منه شيء، قلت: بسلغني عن إسحق الحنظلي أنه قال: من لم يصل على النبي على النبي في الصلاة فصلاته باطلة وإن كان ساهياً، فقال: قد كنت أتهيب ذلك ثم تثبت فإذا الصلاة على النبي على النبي الله أمرٌ فمن تركها أعاد الصلاة.

وقال الطرطوشي (١) وقال ابن المواز (٢) من أصحابنا هي واجبة في الصلاة، وفي الشفاء للقاضي عياض عن محمد بن المواز: الصلاة على النبي على فريضة، وكذلك حكاها عنه ابن القصار (٣)، وعبد الوهاب (٤) وغيرهما.

وذهب مالك وأبو حنيفة وابن حزم(٥) وجماهير العلماء إلى عدم وجوبها في الصلاة مطلقاً.

احتج أصحابنا بقوله تعالى: ﴿إِنَّ الله وملائكتَه يصلون على النبي﴾ الآية قال الشافعي: فلم يكن فرض الصلاة عليه عليه في موضع أولى منه في الصلاة، ووجدنا الدلالة عن رسول الله في بما وصفت من أنَّ الصلاة على رسول الله في الصلاة عن أبي هريرة (رضي الله عنه) أنه قال: يارسول الله كيف نصلي عليك؟ يعني في الصلاة قال: تقولون: قال: يارسول الله كيف نصلي عليك؟ يعني في الصلاة قال: تقولون: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم، ثم تسلمون عليً، على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم، ثم تسلمون عليً،

<sup>(</sup>١) انظر معجم المؤلفين تأليف عمر رضا كحالة (٢/٩٦).

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المؤلفين تأليف عمر رضا كحالة (٢٠٠/٨).

<sup>(</sup>٣) انظر «الديباج المذهب» لابن فرحون ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٤) الديباج المذهب ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٥) معجم المؤلفين (١٦/٧).

وكـذلـك رواه كعب بن عجـرة (رضي الله عنـه) وزاد: كمـا بـاركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. قال الشافعي (رضي الله عنه): فلما روي أن رسول الله ﷺ علمهم كيف يصلون عليه في الصلاة لم يجز والله أعلم أن التشهد واجب، والصلاة على النبي ﷺ غير واجبة، والخبر فيهما عن رسول الله على بأمرِ مجتمع المعنى، وفي الصلاة على النبي عليه زيادة فرض القرآن. وبحديث رواه الـدارقطني بسنـد متصل عن عقبـة بن عمرو الأنصاري (رضي الله عنه) قال: أقبل رجل حتى جلس بين يـدي رسول الله ﷺ ونحن عنده فقال الحديث وفيه: إذا صليتم عليَّ فقولوا وقد تقدم(١)، وبحديث فضالة بن عبيد (رضي الله عنه) من عند الترمذي وقد تقدم(٢)، وبحديث كعب بن عجرة (رضي الله عنه) ألا أهدي لك هدية وقد تقدم. وقد يستدل أيضـاً بحديث سهـل بن سعد (رضي الله عنـه): أنَّ النبي على نبيه الله على نبيه الله عبد المهيمن، وبحديث عائشة (رضي الله عنها ترفعه: لا تقبل صلاة إلا بطهور وبالصلاة عليٌّ (٤) وفي طريقه عمرو بن شمر وجابر الجعفي. وبحديث ابن مسعود (رضي الله عنه): علمني التشهد كما كان يعلمني السورة من القرآن، وفيه الصلاة والتسليم. وقد أسلفنا الحديث في الباب الثاني وهو الحديث الثالث والسبعون، وبحديث ابن مسعود (رضى الله عنه) من صلى صلاة لم يصل فيها عليٌّ وعلى أهل بيتي لم تقبل منه. وهـو الحديث الـرابع والسبعـون، وهذه الأحاديث وإن كان في أكثرها ضعف لكن إذا انضم بعضها إلى بعض تتقوى وتصلح للاستدلال، وهذا المذهب نقله أصحابنا عن عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) وعن ابنه عبد الله (رضي الله عنه) ونقله الشيخ

<sup>(</sup>١) انظر الحديث رقم ٧٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الحديث رقم ٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر الحديث رقم ٧١.

<sup>(</sup>٤) انظر الحديث رقم ٧٢.

أبو حامد عن ابن مسعود، وأبي مسعود البدري (رضي الله عنهما)، ونقله البيهقي وغيره عن الشعبي، قال الشيخ أبو زكريا النووي: قال أصحابنا: الأمر يقتضي الوجوب، وقد أجمع العلماء أنها لا تجب في غير الصلاة فتعين وجوبها فيها. قال الكرخي (١) من الحنفية: نحن نقول بوجوبها مرة في العمر خارج الصلاة قال أصحابنا: الكرخي محجوج بالاجماع قبله. انتهى كلامه (أي النووي) وفيه نظر في موضعين:

الأول: قوله: قال أصحابنا: أجمع العلماء لا يمكن أن يراد به جميع أصحابنا لأن الخطابي قال: الصلاة على النبي على غير واجبة في الصلاة، وعلى هذا القول جماعة العلماء إلا الشافعي، فإنه قال: واجبة فإن لم يصل عليه بطلت صلاته، وقال اسحق بن راهويه نحواً من ذاك، وقال ابن المنذر والبغوي (٣) نحواً من ذلك.

الموضع الثاني: قوله: أجمعوا أنها لا تجب في غير الصلاة وهذا عجيب جداً، لأن كل من خالف الشافعي أو أكثرهم يعتقدون وجوب الصلاة في الجملة، فكأنه زيغ قلم والله أعلم.

وأما ما ذكر بعضهم: أن الشافعي رحمه الله انفرد في هذه المسألة عن سائر العلماء، وبعضهم أنه خالف الاجماع حتى قال الطرطوشي: الفقهاء يدعون أنه خرق الاجماع في هذه المسألة ففي غاية السخافة ولا ينبغي في هذه المسالك المضرة إلا الثبات والتأني والاقتصاد في القول، ثم إن هؤلاء القائلين إن كان مرادهم بهذا القول إن المجتهدين في زمن الشافعي رحمهم الله ذهبوا إلى عدم وجوبها وهو خالفهم فذاك وحينئذ لا اجماع، وهذا لإخفاء به وإن كان مرادهم أن المجتهدين ممن عاصره

<sup>(</sup>١) معجم المؤلفين (٦/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) معجم المؤلفين (٢/ ٦١).

<sup>(</sup>٣) معجم المؤلفين (٢١/٤).

وتقدمه من زمن الصحابة إلى زمنه وان الشافعي خالفهم فممنوع مردود، ولا يخفى على أحد من أوساط الطلبة لا سيما العلماء النبهاء أنّ مثل هذا ليس مما يخفي على الشافعي، وبعده على أحمد بن حنبـل لا سيمـا وهي من المسائل المشهورة وقد قدمنا عن اسحق القول بنحو قول الشافعي، وبعضهم خصصه بالعمد، وروى البيهقي عن الشعبي: من لم يصل على النبي على في التشهد فليعد صلاته أو قال: لا تجزىء صلاته. قال: فهذا عن الشعبي يبطل من قولهم: إن العلماء لم يقولوا بوجوبها نحو مذهبكم، وقال الماوردي: الصلاة على النبي ﷺ واجبة في الصلاة في التشهد الأخير وبه قال من الصحابة: عبد الله بن مسعود وأبو مسعود البدري، (رضي الله عنهما) ومن التابعين: محمد بن كعب القرظي، وروى سعيـد بن منصـور عن أبي الأحوص وأبي عبيدة نحو ذلك. قال ابن بشكوال: قال المعمري: حدثنا علي بن ميمون حدثنا خالد بن حيان عن جعفر بن يرقان عن عقبة بن نافع، قال: صليت مع عبد الله بن عمر الظهر والعصر فإذا هو يهمس في القراءة قلت: يا أبا عبد الرحمن إنك لتفعل في صلاتك شيئاً ما نفعله! قـال: ما هـو؟ قلت: تهمس في القراءة ونجن نصلي مـع أئمـة لا يقرأون! فقال ابن عمر من يصلي معهم فاعلم أنه لا تكون صلاة إلا بقراءة وتشهد وصلاة على النبي ﷺ، فإن نسيت شيئًا من ذلك فـاسجد سجـدتين، وهذا ظاهر في أن ابن عمر كان يعتقد وجوب الصلاة على النبي على الصلاة، لكن يجبرها عند النسيان بسجود السهو، وممن قال بوجوبها مقاتل بن حيان، وكان صالحاً فاضلًا من تابعي التابعين روى عنه خلائق، واتفقوا على توثيقه والثناء عليه، واحتج من قال بعدم وجوبها بأمور: منها: حـديث ابن مسعود (رضي الله عنه) يرفعه: إن الله هو السلام، فإذا جلس أحدكم في الصلاة فليقل: التحيات لله والصلوات والطيبات السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، ثم يتخير بعد من الدعاء ما شاء. ورواه البخاري وقال: أعجبه إلي، وقال الخطابي: فيه دليل

على عدم وجوب الصلاة إذ لو كانت واجبة لم يخل مكانها منها، ويخيره بين ما شاء من الأدعية. والجواب عنه من وجوه:

الأول: أنه يمكن حمله على أن المراد به بعد الصلاة على النبي ﷺ جمعاً بين الأدلة.

الثاني: أن المفهوم من الدعاء عُرْفاً غير ما يفهم من الصلاة على النبي عَلَيْ ، فلا يسلم دخولها في هذا الحديث.

الثالث: أن بيان فرض الصلاة (على النبي ﷺ) في الصلاة متأخر عن تعليم التشهد.

الرابع: قد سلفت أحاديث دالة على أن من أعظم آداب الدعاء الصلاة على النبي على النبي أن يقال: إنها سابقة على الدعاء بذلك، يؤيده ما قاله ابن مسعود (رضي الله عنه): يتشهد الرجل في الصلاة ثم يصلي على النبي في ثم يدعو لنفسه بعده. فإذا تأملت هذا المجموع وجدته مشتملاً على قول (القاضي) عياض في الشفاء: هذا تشهد ابن مسعود (رضي الله عنه) الذي اختاره الشافعي رحمه الله ليس فيه الصلاة، وكذاك كلُّ من روى التشهد عن النبي في كأبي هريرة وابن عباس وجابر وأبي سعيد وابن النبير وأبي موسى (رضي الله عنهم) ولم يذكروا فيه صلاة، والجواب عنه من وجهين:

أحدهما: أن الصلاة ليست من التشهد بل زكن مستقل تابع للتشهد، وعند الغزالي: التشهد والقعود فيه والصلاة على النبي على ثلاثة أركان.

الثاني: أن هذا الفرض متأخر عن التشهد بدليل قوله ﷺ لما علَّمهم الصلاة والسلام كما علمتم.

الثالث: مما استدلوا به حديث المسِيء(١) في صلاته ولم يأمره عليه

<sup>(</sup>١) البخاري ١٩٢/١، ١٩٢/٨ ط الشعب مسلم رقم ٥٢، والترمىذي ٣٠٣ والنسائي استفتاح الصلاة لأحمد (٣٠٤).

بالصلاة عليه كما فعل في غير ذلك من الواجبات.

الجواب عنه واضح فإنه لم يذكر له أيضاً السلام ولا القعود، ويحتمل أنه لم يأمره بها إما للعلم بها، وإما لعدم وجوبها في ذلك الوقت إذ فرضها متأخر.

الرابع: مما استدلوا به حديث ابن مسعود (رضي الله عنه): أنه علمه التشهد وفي آخره: وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، فإذا قلت ذلك فقد تمت صلاتك، فإن شئت فقم، وإن شئت فاقعد.

والجواب عنه: أن هذه الزيادة وهي: فإذا قلت إلى آخره، ليست من لفظ الحديث بل أدرجها بعضهم، فقيل: من كلام زهير بن حرب، وقيل: من كلام ابن مسعود (رضي الله عنه) صرح بندلك الأئمة الحقاظ: الدارقطني والحاكم، والبيهقي، والخطيب، وغيرهم، وقد يجاب أيضاً بأن تعليم النبي على إياه إنما كان في ابتداء ما شرع التشهد، ثم كان بعده شرع الصلاة على النبي على

فائدة: كلَّ من قال بعدم وجوب الصلاة على النبي الله أو أكثرهم ذهبوا إلى وجوبها في الجملة مرةً في العمر، قال القاضي عياض: قال أبو الحسن القصار المشهور عن أصحابنا: أنَّ ذلك واجب في الجملة على الإنسان، وفرض عليه أن يأتي بها مرةً من دهره مع القدرة على ذلك، وقال القاضي أبو عبد الله محمد بن سعيد (۱). ذهب مالك وأصحابه وغيرهم من أهل العلم إلى أن الصلاة على النبي في فرض في الجملة بعقد الإيمان لا تتعين في الصلاة، وأنَّ من صلى عليه مرةً واحدة من عمره سقط عنه الفرض. وممن ذهب إلى هذا ابن حزم ونقل الماوردي عن أبي حنيفة رحمه الله أنه لا يوجبها بحال وفيه قف لماذ كره القاضي: أنها فرض على الجملة غير محدود بوقت لأمر الله تعالى بها، وحمله الأئمة والعلماء على الجملة غير محدود بوقت لأمر الله تعالى بها، وحمله الأئمة والعلماء على

<sup>(</sup>١) راجع «الاعلام» (١٠/٧).

الوجوب وأجمعوا عليه، قال: وحكى أبو جعفر الطبري: أنَّ محمل الآية على الندب وادعى فيه الإجماع، قال: ولعله فيما زاد على مرة.

الموضع الثاني: من المواضع التي تجب فيها الصلاة على النبي النها تجب في خطبتي الجمعة عند الشافعي لاخلاف في مذهبه وبه قال أحمد، قال صاحب المغني من الحنابلة: يشترط لكل واحدة من الحطبتين حمد الله تعالى والصلاة على رسول الله و لله يخ ولم يحك خلافاً عندهم، وأبو حنيفة رحمه الله لا يوجبها بل يجزئ عنده تسبيحة واحدة، والشافعي رحمه الله لم يذكر دليلاً فيما أوجبه فأتعب أصحابه من بعده، واستدل الماوردي فقال: وإنما لم يجزئ أقل من ذلك لأن خطبة رسول الله والدعاء في الأخرى، فاقتصرنا من كل نوع من ذلك على أقل ما يقع عليه والدعاء في الأخرى، فاقتصرنا من كل نوع من ذلك على أقل ما يقع عليه الإسم، وقال مرة والدلالة على صحة ما ذكرنا فعل رسول الله الوارد على جهة البيان لقوله تعالى: ﴿فاسعوا إلى ذكر الله﴾(١) وفعله المنقول خطبة يجمع ما ذكرناه وركعتان، فلم يجزئ الاقتصار على مادون ذلك، خطبة يجمع ما ذكرناه وركعتان، فلم يجزئ الاقتصار على مادون ذلك، هكذا ذكره الماوردي ولم أجد في كتب الحديث ما يدل عليه من أنَّ النبي خطب كذلك، واستدل البيهقي بقوله تعالى: ﴿ورفعنا لك ذكرك›)

قال مجاهد: لا أذكر إلا ذكرت: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله، ونقله عن الشافعي، ويمكن أن يقال: إنما اعتمد الشافعي فيه على فعل الخلفاء الراشدين ومن بعدهم، فإنه لم ينقل عن أحد منهم خطبة في أمر مهم فضلاً عن الجمعة إلا بدأ فيها بالحمد والصلاة، وكان السلف يسمون الخطبة بغير الصلاة على النبي على البيراء، قال أصحابنا: كما أن الصلاة ركن في الخطبة الواجبة فكذلك ركن في

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة الآية (٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الانشراح الآية (٤).

المستحبة كخطبتي العيدين والكسوفين، ولم يتعرضوا لاشتراطها في خطب الحج والله أعلم.

الموضع الثالث: تجب الصلاة على النبي على ضيه. وقد تقدم الكلام الشافعي لقوله على: لا صلاة لمن لم يصل على نبيه. وقد تقدم الكلام على سنده، ولما رواه أبو أمامة أسعد بن سهل بن حنيف عن رجال من الصحابة في الصلاة على الجنازة: أن يُكبر الإمامُ ثم يصلي على النبي على النبي وتخلص الصلاة في التكبيرات الثلاثة ثم يسلم تسليماً خفيفاً. رواه البيهقي في السنن(١)، والشيخ أبو زكريا في الخلاصة، قوله: تخلص الصلاة أي يرفع صوته في صلاته بالتكبيرات الثلاث، وعند الصلاة أي: يرفع صوته في صلاته بالتكبيرات الثلاث، وعند البيهقي: لا صلاة لمن لم يصل على النبي على وفيه عبد المهيمن وقد تقدم، وعن أبي هريرة وابن عمر وابن المسيب وابن مسعود وعُبادة بن الصامت وابن عباس (رضي الله عنهم) وغيرهم في كيفية الصلاة على الجنازة ذكروا كلهم الصلاة على النبي على وقال مالك: لا يجب في صلاة الجنازة إلا الدعاء.

الموضع الرابع: ذكر أبو جعفر الطحاوي: أنه يجب الصلاة على النبي على كلما ذُكر والي هذا ذهب الحليمي، فإنه جعل من شعب الإيمان تعظيم النبي على وقرر أنَّ التعظيم منزلة فوق المحبة فحقَّ علينا أن نحبه ونجله ونعظمه أكثر وأوفر من إجلال كل عبد بسيده، وكل ولد بوالده، وبمثل هذا نطق الكتاب، ووردت أوامر الله تعالى، ثم ذكر الآيات والأحاديث وما كان من فعل الصحابة رضي الله عنهم معه الدال على كمال تعظيمه وتبجيله في كل حال وبكل وجه، ثم قال: وهذا كان من الذين رزقوا مشاهدته، وأما اليوم فمن تعظيمه الصلاة والتسليم عليه كلما جرى ذكره، قال الله تعالى: ﴿إنَّ الله وملائكته يصلون على النبي الآية فأمر ذكره، قال الله تعالى: ﴿إنَّ الله وملائكته يصلون على النبي الآية فأمر

<sup>(</sup>١) السنن للبيهقي (٤ / ٤).

عباده بها بعد إخبارهم أن ملائكته يصلون لتنبيههم بأن الملائكة مع انفكاكهم عن التعبد بشريعته يتقربون إلى الله تعالى بالصلاة والتسليم عليه فنحن أولى وأحق وأحرى وأخلق.

ومما يستدل به لهذا المذهب الآية الكريمة، فإن الأمر للوجوب، قيل: ويحمل على التكرار أبداً بناء على أن الأمر يدل عليه، قلت، هذا مستحيل، لأنه يجب أن يكون لسان المكلف رطباً بها دائماً، وهذا لا قائل به، ولو لزم ذلك لكان الحجة في قوله تعالى: ﴿اذكروا الله ذكراً كثيراً﴾(١) أوضح واصرح. واختار الطحاوي أن يصلي عليه كلما ذكر، وقال إمام الحرمين(٢): الصيغة المطلقة تقتضي الامتثال، والمرة الواحدة لا بد منها، وأنا على الوقف في الزيادة عليها فلست أنفيه ولا أثبته، وذهب الشيخ أبو حامد الاسفرائيني(٣) إلى الدلالة على التكرار، وقيده بحسب الامكان، قال الطرطوشي: هذا لا قائل به هنا، فعلى هذا تكون دلالة على وجوب استيعاب الأزمان في الصلاة مع الامكان خص منه بعضها للاجماع نفي الباقي وهو ما إذا سمع بذكره على على مقتضى مدلول الآية، ونقل القاضي عياض عن القاضي أبي بكر بن بكير: افترض الله تعالى على خلقه أن يصلوا على نبيه على ويسلموا تسليماً، ولم يجعل ذلك لوقت معلوم. يصلوا على نبيه المرء منها ولا يغفل عنها.

ومما يستدل لهذا المذهب حديثُ رقي المنبر وقول آمين آمين وقد تقدم (1) من رواية جماعة من الصحابة، لأن فيه أمرَ جبريل رسول الله عليه بالتأمين على الدعاء بالإبعاد لتار الصلاة عليه عند سماع ذكره، ومعنى الأبعاد عن الله تعالى: إبعادُه من رحمته وزلفته وثوابِه، وفي فواتُ ذلك

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب الآية (٤١).

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المؤلفين (١٨٤/٦).

<sup>(</sup>٣) انظر معجم المؤلفين (٢ / ٦٥).

<sup>(</sup>٤) تقدم رقم (٧٥).

فوات مراتب الإنعام، ومن استؤثر عليه في الآخرة فقد قام من الحرمان أسوأ مقام، وحجب العبد عن ربه سبحانه وتعالى وبعده عنه أقصى رتب الانتقام، ولذلك قدمه على ذكر العذاب للاحتفال بذكره والاهتمام قال تعالى: ﴿كلاّ إنهم عن ربهم يومشذ لمحجوبون، ثم إنّهم لصالوا الجحيم ﴿(١)، ومن ترك غير واجب لا يستحق هذا الوعيد العظيم، ويؤكد ذلك أن ترك الصلاة على النبي على كلما ذُكر قد نظم في سلك عقوق الوالدين والمستحل لانتهاك حرمة شهر الصوم الذي صومه فرض عين، وفي ذلك من تأكد الأدلة على ما قالوا لمن أمعن النظر قرة عين.

ومنها حديث جابر: من ذكرت عنده فلم يصل علي فقد شقي، وحديث جعفر بن محمد عن أبيه: من ذكرت عنده فلم يصل علي فقد خطىء طريق الجنة. ولا يخفى أن الدلالة في جميع ذلك غير صريحة، وقال الحليمي: إن سأل سائل عن الصلاة أهي فرض أم سنة، قيل: أمّا في الصلاة حيث يجب التشهد ففرض لا تجوز الصلاة إلا بها، وأما خارج الصلاة فقد تظاهرت الأخبار بوجوبها كلما جرى ذكره، فإن كان بثبت إجماع يلزم الحجة بمثله، على أن ذلك غير فرض وإلا فهو فرض على الذاكر والسامع، ولا يخفى ضعف هذا القول وهو منقوض بأمور:

الأمر الأول: بأن التشهد الأول فيه ذكر النبي ولا تجب الصلاة فيه بالإجماع، فإن قيل: لا ينكر أن يؤمر المتشهد نقلاً بالصلاة على النبي عند ذكره إياه لأجل ذكره لا لأجل الصلاة، كما يؤمر كالمسبوق إذا لحق الإمام معتدلاً من الركوع ونوى الاقتداء بالسجود معه لأجل الاقتداء لالأجل الصلاة، قلنا: هذا خلاف الاجماع العملي المجزوم به ولا تردد فيه، ولم ينقل عن أحد من الصحابة فعله ولا الارشاد إليه، ولا من التابعين ومن بعدهم، بل لو قيل بكراهته لما كان بعيداً، فإن قيل: الصلاة حالة واحدة

<sup>(</sup>١) سورة المطففين الآية (١٥).

فلما صلى آخراً أجزأ عن ذكره أولاً لايجاد المحل، قيل: فعلى هذا كان ينبغي أن يكون فرض الصلاة في التشهد الأول، وأيضاً لو كان لأعلم به الصحابة ومن بعدهم من التابعين، وأيضاً هذا مما لا نظير له، لأنه لم يعهد فعل واحد قام عن واجبين مختلفي السبب لا سيما بالصلاة مع إمكان الفعل.

الأمر الثاني: إنه منقوض بذكر الله عز وجل فإنه لا يلزم معه تمجيد وتقديس، فذكر الرسول على أولى أن لا يلزم معه صلاة دائماً.

الأمر الثالث: إنه منقوض بأن الصحابة كانوا يخاطبون رسول الله ويقولون: يارسول الله، ويانبي الله، ويمضون من غير صلاة وتسليم، ولم يرد قط أن أحداً صلى عليه في تلك الحالة، ويحتمل الجواب عن هذا بوجوه كلها فاسدة.

والجواب عما احتج به لهذا المذهب: أما عن الآية فقد تقدم، وأما عن الأحاديث فإن صحت فليس فيها دلالة صريحة كما تقدم والله أعلم.

قال الحليمي: ويروى عن بعضهم: إذا صلى الرجل على النبي على المجلس، في المجلس مرة أجزأ عنه الصلاة فيه على ما كان في ذلك المجلس، وعن الأوزاعي(١) (رضي الله عنه) في الكتاب يكون فيه ذكر النبي على مراراً قال: إذا صليت عليه مرة واحدة أجزاك، هذا إن كان يعتقد قائله الوجوب عند السماع وأن هذا مجزىء فلا دليل عليه، وإن كان يعتقد الاستحباب وأنَّ هذا مجزيٌ فلا دليل فيه أيضاً، وقال الحليمي: وإذا قلنا: بوجوب الصلاة كلما ذكر، فإن اتحد المجلس وكان مجلس علم ورواية سُنن احتمل أن يقال: الغافل عن الصلاة عليه كلما جرى ذكره إذا ختم المجلس بها أجزأه، لأن المجلس إذا كان معقوداً لذكره كان كله حالةً واحدة، وكان الذكر المتكرر كالذكر الواحد، وإن لم يكن المجلس كذلك فإني أرى كلما الذكر المتكرر كالذكر الواحد، وإن لم يكن المجلس كذلك فإني أرى كلما

<sup>(</sup>١) انظر معجم المؤلفين (١٦٣/٥).

ذكر أن يصلي عليه ولا أرخص في تأخير ذلك، إذ ليس ذكره أقل من حق العاطس والله أعلم.

الموضع الخامس: مما تجب فيه الصلاة: قد تقدم أنها من أعظم القربات وأفضل العبادات وأجلّ الطاعات فتجب حينئذ بالنّذر لحديث عائشة رضي الله عنها من عند البخاري: من نذر أن يطيع الله فليطعه (١). الحديث وبالله التوفيق.

المسألة الثانية: في القدر الواجب منها: فمذهبنا أنه يجزيه أن يقول: اللهم صل على محمد، ولا تجب على ال، صرح به في الأم. ولم يمذكر وجوب الصلاة على الآل، فقال: ولو قال: وصلى الله على رسول الله لم تكن عليه إعادة، وبعض الأصحاب يوجب أن يقول: وعلى آله، وهو ضعيف، فإذا قال: اللهم صل على محمد أجزأ ذلك وهو موافق للمأمور به، فإذا قال: صلى الله على محمد قطع الرافعي(٢) بجوازه، وبه قطع صاحب (٣) التهذيب، والماوردي حكى وجهين، والظاهر وجه المنع فإنّ هذا ليس معنى ما أمر به النبي على ، فإن قال: صلى الله على رسوله قطع الرافعي بالإجزاء وفيه نظر وإنه لم يأت في رواية، والمقصود الافصاح بطلب الصلاة من الله على نبينا على من غير احتمال، ورسوله لفظة محتملة له ولغيره، وان كانت ظاهرة فالمطلوب في هذا الاتباع، قال الشيخ أبو زكريا النووي: في قول الشافعي يعني المتقدم دليلَ على أنه لـو قـال: وصلى الله على النبي أو على أحمد جاز، قيل: وفيه نظر فإنه لا يلزم من جواز الصلاة عليه إذا وصف بالرسالة جوازها إذا وصف بالنبوة إذ الصفة الأولى أعلى رتبة، قلت: هذا كلام ساقط يرده ما أوضحناه في أول الكتاب من تحقيق معنى النبوة والرسالة والفرق بينهما وبالله التوفيق. وفي

<sup>(</sup>١) البخاري (١٧٧/٨) وأحمد (٢/٤/٦) والنسائي. النذور والبيهقي ٩/٢٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المؤلفين (٣/٦).

<sup>(</sup>٣) صاحب التهذيب هو الإمام البغوي وقد تقدمت ترجمه.

المسألة الثالثة: في السلام على النبي على المشهور من أقوال المفسرين: أن التسليم في الآية هو ما يقال في التشهد: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، وقيل: سلموا لما يأمركم به، واقتصر على هذا الوجه القاضي عياض، والظاهر الأول المشهور من أقوال المفسرين.

وقد تعاضدت الآثار على فضيلة السلام على النبي عِنْ كما تقدم(١) في حديث عبد الله بن أبي طلحة عن أبي، وجماء فيه أحماديث آخر منها: حديث جابر قال: سمعت رسول الله على يقول: لما كانت ليلة بعثتُ ما مررت بشجر ولا حجر إلا قال: السلام عليك يارسول الله، وحديث يعلى ابن مرة الثقفي: بينما نحن نسير مع رسول الله ﷺ فنزلنا فنام النبي ﷺ فجاءت شجرةً تَشُقُّ الأرض حتى غشيت ثم رجعت إلى مكانها، فلما استيقظ ذكرت ذلك لــه فقال: هي شجرة استأذنت ربهـا عــز وجــل في أن تسلم عليَّ فأذنَ لها، وحديث جابر يرفعه: إني لأعرف حجراً بمكة كان يسلم عليَّ قبل أن أبعث إني لأعرفه الآن. وفي لفظ: إن بمكة لحجراً كان يسلم عليَّ ليالي بعثت، إني لأعرفه إذا مررتُ عليه، وعن عائشة رضي الله عنها: عَلَم جبريلَ رسول الله ﷺ كيف يتوضأ فتوضأ رسولُ الله ﷺ وصلى ركعتين ثم انصرف منقلباً، فلم يمر على حجر ولا شجر إلا وهو يسلم عليه يقـول: سلام عليـك يا رسـول الله، وحديث غـائشة رضي الله عنهـا أيضاً ترفعه: لما أتاني جبريل بحراء أقبلتُ فجعلت لا يلقاني حجر ولا شجر إلا قال: السلام عليك يا رسول الله، وحديث أبي هريرة يرفعه: إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم على وليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك. الحديث، وقد تقدم في أحاديث الصلاة شيء كثير مما يدل على فضل

<sup>(</sup>١) الحديث رقم (٧).

التسليم وقد ترتقي درجة التسليم إلى الوجوب في مواضع:

الأول: في التشهد الأخير في الصلاة، نص الشافعي على ذلك.

الثاني: ما تقدم من كلام الحليمي: أنه يجب التسليم على النبي على كلما ذُكر.

الثالث: التسليم من العبادات العظيمة ومن أعظم القُرُبات فيجب بالنذر للحديث المتقدم: من نذر أن يطيع الله فليطعه، ولم يتعرض أحد من المالكية والحنفية فيما وجدناه، واسقتر رأي الطرطوشي من المالكية على وجوب التسليم على النبي على .

المسألة الرابعة: المباركة على النبي على محمد وعلى آل محمد. الحديث، الصلاة والتسليم لقوله على: وبارك على محمد وعلى آل محمد. الحديث، ولم يصرح أحد بوجوبها فيما عثرنا عليه، غير أن ابن حزم ذكر ما يفهم منه وجوبها في الجملة فقال: على المرء أن يصلي عليه ولو في العمرة مرة، وأن يقولها بلفظ خبر أبي مسعود، أو أبي حميد، أو كعب بن عجرة، وظاهر كلام صاحب المغني وجوبها في الصلاة فإنه قال: وصفة الصلاة كما ذكرها الخرقي (۱)، والخرقي إنما ذكر ما اشتمل عليه حديث كعب ثم قال: وإلى هذا انتهى الوجوب، والظاهر أن أحداً من الفقهاء لا يوافق على ذلك والله أعلم.

المسألة الخامسة: سؤال الوسيلة مما يتأكد أمره ويتعين الاعتناء به لقوله ويله الله لي الوسيلة لا يسألها لي مسلم أو مؤمن إلا كنتُ له شهيداً أو شفيعاً. إسناده حسن، ولحديث أبي سعيد يرفعه: إن الوسيلة درجة عند الله تعالى ليس فوقها درجة فاسألوا الله أن يؤتيني الوسيلة على خلقه. إسناده حسن، ولحديث عون بن عبد الله عن النبي على الجنة

<sup>(</sup>١) انظر معجم المؤلفين (٢٨٢/٧).

مجلساً لم يُعْطَه أحدٌ قبلي وأنا أرجو أن أعطاه فاسألوا الله لي الوسيلة، ولأحاديث أُخَر تقدمت في جملة الأحاديث الممذكورة في الصلاة، فإن قلت: إذا ثبت واتضح أنَّ الواجب أداءُ شرائط التعظيم والتبجيل عند ذكر النبي عِي وسماع اسمه، فما الحكمة في أن الأفضل في الصلاة أن يُصَرِح باسمه؟ فيقال: اللهم صل على محمد فإنه صلى الله عليه وسلم، صلى كذلك وكذلك علَّم أمته أن تصلي عليه، قلت: يحتمل أن يقالَ: لما كان ذلك على سبيل التعظيم من جهته على جاءت بعبارة تتضمن التواضع منه ﷺ لربه تعالى، ولهذا صرح باسمه، أو صرح باسمه للمقابلة، لأنه علَّمهم أن يقولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على ابراهيم وآل ابراهيم، أو إنه لـو قيـل: اللهم صـل على النبي لفهم منــه العموم، والمقصود التنصيص والتخصيص ولهذا لما تحقق التخصيص بالخطاب أتي باسم النبوة، فعلمنا أن يقول في التشهد: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، ومع هذا فالأفضل أن يقرن الاسم بالأوصاف الشريفة، فيقول: اللهم صل على محمد عبدك ورسولك النبي الامي وكذلك رواهالبخاري. وأما ما جاء في حديث رواه الترمذي(١) وصححه: أن رجلًا ضرير البصر أتى النبي عَلَيْ فقال: ادعُ الله تعالى أن يعافيني، قال: إن شئت دعوت، وإن شئت صبرت فهو خير لك، قال: فادع، فأمره رسول الله عِينَ أن يتوضأ فيُحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء: اللهم إني أَسْأَلُكَ وَأَتُوجُّه إليكَ بنبيك محمد نبي الرحمة، يامحمد: إني قد تـوجهتُ بك إلى ربي في حاجتي هذه لتقضي اللهم فشفِّعهُ فِيَّ. فإنما ذكره باسمه لكن مقترناً بالتعظيم والأوصاف الشريفة، وأما ما جاء في حديث الشفاعة أن الناس يأتون آدم ثم نوحاً ثم إبراهيم حتى ينتهوا إلى عيسى فيقول: اذهبوا

<sup>(</sup>١) انظر مشكاة المصابيح رقم (٢٤٩٥) ط المكتب الاسلامي .

قال الشيخ الألباني اسناده صحيح ومن ضعفه من المتأخرين فما أصاب، كما لم يصب من استدل به على التوسل بالأشخاص وإنما هو دليل على التوسل بدعاء الرجل الصالح كما شرحه شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه «قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة».

إلى محمد على فإنه عبد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فإن المقام يقتضي ذلك. ووصْفُه وتسميتُه بالاسم الدال على أنه النبي الحمّادُ المحمودُ المحمد الموصوفُ بالصفة التي يحمده بها جميع الخلائق، ولهذا يقال له حين يَخِرُّ ساجداً لربه تعالى: يامحمد ارفعْ رأسَك إشعاراً بهذه المعاني وتنبيهاً لما يُسْتَدَلَّ به على قبول شفاعته، ثم تصريحاً بقوله: قل تُسْمَع إلى آخره. فأعطي كلُّ مقام حقَّه من الخطاب والنداء، ولهذا كان النداءُ في الدنيا: يا أيها النبي، ويا أيها الرسول لمناسبة المقام واقتضائه لذلك والله ولى الفضل يؤتيه من يشاء.

## (الآثار الواردة في فضائل الصلاة على النبي عَلَيْكُ)

وقد وردت في فضل الصلاة على النبي ﷺ آثـار كثيـرة جـداً، ومن عيـونها مـا رُويَ عن أبي هريـرة (رضي الله عنه) أنـه قال: من خـاف على نفسه النسيان فليكثر الصلاة على النبي ﷺ. وذكر خلفٌ في كتاب القربة قال: قرأت في بعض الكتب: رأى بعضُ الناس أبا جعف المعروف بالكاغدي بعد وفاته في المنام وكان سيداً كبيراً فقيل: ما فعل الله بك؟ قال: رحمني وغفر لي وأدخلني الجنة، فقيل: بماذا؟ قال لمَّا أوقفني بين يديه أمر الملائكة فحسبوا ذنـوبي وحسبوا صـلاتي على النبي ﷺ فوجـدوها أكثر، فقال لهم جلت قدرته: حسبكم ياملائكتي لا تحاسبوه واذهبوا به إلى جنتي. وروى ابن البناء بسنده عن عبد الله بن عمرو قال: إن لآدم عليه السلام من الله موقفاً في فسح من العرش، عليه ثوبان اخضران، كأنه نخلة سحوق، ينظر إلى من ينطلق به من ولده إلى الجنة، وينظر إلى من ينطلق به من ولده إلى النار قال، فبينما آدم على ذلك إذ نظر إلى رجل من أُمة محمد على ينطلق به إلى النار، فينادي آدم: يا أحمد يا أحمد فيقول: لبيك يا أبا البشر، فيقول: هذا رجلٌ من أمتك منطلقٌ بـه إلى النار، فأشد المئزر وأهرع في أثر الملائكة وأقول: يارسل ربي قفوا، فيقولون: نحن الغلاظ الشداد الذين لا نعصي الله ما أمرنا، ونفعل ما نؤمر، فإذا أيس النبي عَلَيْ

قبض على لحيته بيده اليسرى واستقبل العرش بوجهه فيقول: رب أليس قد وعدتني أن لا تخزني في أمتي فيأتي النداء من عند العرش اطيعوا محمداً وردوا هذا العبد إلى المقام، فأخرج من حجرتي بطاقة بيضاء كالأنملة فألقيها في كفة الميزان، وأنا أقول: بسم الله، فترجح الحسنات على السيئات، فينادي: سَعدَ وسعدَ جَدُّه وثَقُلتُ موازينُه، انطلقوا به إلى الجنة، فيقول العبد: يارسل ربي قفوا حتى أكلم هذا العبد الكريم على ربه، فيقول: بأبي أنت وأمي ما أحسن وجهك وأحسن خلقك! فمن أنت؟ فقد أقلتني عثرتي ورحمت غربتي فيقول: أنا نبيك محمد على اليها. فصلى التي كنت تصلي علي، فقد وفيتك في وقت أحوجَ ما تكون إليها. فصلى الله وسلم عليه تسليماً كثيراً.

وعن ابن بشكوال عن علي بن أبي طالب (رضي الله عنه) قال (لولا والإحراب الله عنه) قال (لولا والإحراب الله أنسى ذكر الله ما تقربت إلى الله عز وجل إلا بالصلاة على النبي الله وعن عبد الله بن عمر (رضي الله عنهما) قال: من صلى على رسول الله على صلاة صلى الله تعالى عليه وملائكته بها سبعين، فَلْيقِل من ذلك أو ليكثر.

وعن ابن بشكوال بإسناده عن سفيان الشوري قال: بينما أنا حاجً إذ دخل شاب حاج لا يرفع قدماً ولا يضع أخرى الا وهو يقول: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، فقلت له: أبعِلْم تقولُ هذا؟ قال: نعم قال: من أنت؟ قلت: سفيان الثوري قال: سفيان العراقي؟ قلت: نعم قال: هل عرفت الله تعالى؟ قلت: فكيف تعرفه؟ قال: عرفته بفسخ الهمة ونقض العزيمة، هممت ففسخ همي، وعزمت فنقض عزيمتي، فعرفت أن لي ربا يُدبرني، قلت: فما صلاتك على النبي على النبي الماك الله والسود وجهها، فجلست فسألتني أن أدخلها البيت فوقعت وتورم بطنها واسود وجهها، فجلست عندها وأنا حزين يدي نحو السماء فقلت: يارب هكذا تفعل بمن دخل بين بينا فإذا بغمامة قد ارتفعت من قبل تهامة وإذا رجل عليه ثياب بيض

فدخل البيت وأمر يده على وجهها فابيض وأمر يده على بطنها فسكن الورم، ثم مضى ليخرج فتعلقت بثوبه فقلت: من أنت الذي فرجت عني؟ قال: أنا نبيُّك محمد ﷺ.

وفي كتاب الدارمي في باب ما أكرم الله تعالى به نبيه على بعد موته عن نبيه بن وهب أن كعباً دخل على عائشة رضي الله عنها فذكروا رسول الله على فقال كعب: ما من يوم تطلع الشمس فيه إلا نزل سبعون ألفاً من الملائكة حتى يحفُّوا بقبر الرسول على يضربون بأجنحتهم ويصلون على رسول الله على (جتى) إذا أمسوا عرجوا، وهبط مثلهم فصنعوا مثل ذلك حتى إذا انشقت عنه الأرض خرج في سبعين ألفاً من الملائكة يزفونه.

وعن محمد بن سعيد بن مطرف وكان من الأخيار الصالحين قال: كنت جعلت على نفسي كل ليلة عند النوم إذا أويت إلى مضجعي عدداً معلوماً أصلي على النبي على النبي أنه فأنا في بعض الليالي قد أكملت العدد فأخذتني عيناي وكنت ساكناً في غرفة وإذا بالنبي في قد دخل علي من باب الغرفة فأضاءت الغرفة نوراً، ثم نهض نحوي فقال: هات هذا الفم الذي يكثر الصلوات أقبله، فكنت أستحي أن أقبله في فيه، فاستدرت بوجهي فقبل في خدي فانتبهت فزعاً من فوري وانتبهت صاحبتي إلى جنبي ، وإذا بالبيت يفوح مسكاً من رائحته في وبقيت رائحة المسك من قُبلتِه في في خدي نحو ثمانية أيام تجد زوجتي كل يوم الرائحة في خدي .

وعن حذيفة قال: الصّلاةُ على النبي عَلَى تدرك الرجل وولده ولد ولده، وقال الافلئيني: جاء الشبلي إلى أبي بكر بن مجاهد فقام إليه وعانقه وقبّل بين عينيه فقال له: ياسيدي تفعل هذا بالشبلي وأنت وجميع من ببغداد يقولون: إنه لمجنون! فقال: فعلتُ كما رأيت رسول الله عَلَى فعل، وذلك إني رأيته على المنام وقد أقبل الشبلي فقام النبي على وقبل بين عينيه، فقلت: يا رسول الله أتفعل بالشبلي هذا! قال: قال: نعم، هذا يقرأ بعد فقلت: يا رسول الله أتفعل بالشبلي هذا! قال: قال: نعم، هذا يقرأ بعد

صلاته ﴿لقد جاءكم رسولٌ من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم ﴿() الآية ويتبعها بالصلاة على النبي على ورواه ابن بشكوال أيضاً باختلاف في الفاظ. وروي عن الشبلي رحمه الله قال: مات رجل من جيراني فرأيته في المنام فقلت: ما فعل الله بك؟ قال: ياشبلي مرت بي أهوال عظيمة، وذلك أنه ارتج عليَّ عند السؤال فقلت في نفسي: من أين أتى عليَّ؟ ألم أمتْ على الإسلام؟ فنوديت: هذه عقوبة إهمالك للسانك في الدنيا، فلما همَّ على الإسلام؟ فنوديت: هذه عقوبة إهمالك للسانك في الدنيا، فلما همَّ بي الملكان حال بيني وبينهما رجلٌ، جميلُ الشخص طيب الرائحة فذكَرني عجتي فذكرتُها فقلتُ: من أنت يرحمك الله؟ فقال: أنا شخص خُلقت بكثرة صلاتك على النبي على وأمرتُ أن أنصرك في كل كرب.

وعن محمد بن الحسن الصفار قال: لما مات أبو العباس أحمد بن منصور الحافظ جاء رجل إلى والدي فقال: رأيت البارحة في المنام أبا العباس أحمد بن منصور، وهو واقف في المحراب في جامع شيراز، وعليه حلة وعلى رأسه تاج مكلل بالجوهر فقلت: ما فعل الله بك؟ قال: غفر لي وتوجني وأدخلني الجنة، فقلت: بماذا؟ قال بكثرة صلاتي على رسول الله

وقال أبو الفرج البغدادي في المطرب: ذكر في بعض الأخبار أن الله سبحانه وتعالى أوحى إلى موسى عليه السلام أني جعلت فيك عشرة آلاف سمع حتى سمعت كلامي، وعشرة آلاف لسان ختى أجبتني، وأحبُّ ما يكون إلى وأقرب ما تكون أنت مني إذا ذكرتني وصليت على محمد نبيي يُسَيْ.

وعن وكيع بن الجراح قال: لولا الصلاة على الرسول ﷺ في كل حديث ما حدثت.

وذكر الحافظ رشيد الدين (العطار) قال: كان بمصر رجل صالح

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية (١٢٩).

يسمى أبا سعيد الخياط، وكان لا يختلط بالناس ولا يحضر المجالس، ثم إنه داوم على حضور مجلس ابن رشيق، فتعجب الناس فسألوه فقال: رأيت النبي على في المنام فقال: احضر مجلسه فإنه يكثر فيه الصلاة عليّ. ولما مات ابن رشيق رئي في المنام في حالة حسنة فقيل له: بم أوتيت هذا؟ قال: بكثرة صلاتي على النبي ا

وذكر الحافظ أبو نُعيم في الحلية عن كعب قال: أوحى الله تعالى إلى موسى عليه السلام ياموسى: لولا من يحمدني ما أنزلت من السماء قطرة، ولا أنبتُ من الأرض حبةً، وذكر اشياء كثيرة إلى أن قال: ياموسى أتريد أن أكون أقرب إليك من كلامك إلى لسانك؟ ومن وساوس قلبك إلى قلبك؟ ومن روحك إلى بدنك؟ ومن نور بصرك إلى عينك؟ قال نعم يارب قال: فاكثر الصلاة على محمد على ويروى: ياموسى أتحبُ أن لا ينالك من عطش يوم القيامة؟ قال: إلهي نعم، قال: فاكثر الصلاة على محمد

وقال الاقليشي: أيَّ علم ارفع؟ وأيُّ وسيلةٍ اشفع؟ وأي عمل انفع من الصلاة على من صلَّى عليه الله وجميعُ ملائكت وخصه بالقربة العظيمة منه في دنياه وآخرته، فالصلاة عليه أعظم نُورٍ، وهي التجارة التي لا تبور، وهي كانت هجِّيرةَ الأولياء في الإمساء والبكور.

وانشدنا لأبي سعد محمد بن الهيثم بن محمد السلمي:

أمّا الصلاة على النبي فسيسرة مرضية تمحى بها الآثام وبها ينال المرء عنز شفاعة يُبنى بها الإعنزازُ والإكرام كن للصلاة على النبي ملازماً فصلاته لك جُنة وسلام

وانشدنا لأبي حفص عمر بن عبد الله بن نزال نظمه تجاه الكعبة المعظمة زادها الله تعالى شرفاً ورفعة وتعظيماً:

أيا مَنْ أتَى ذنبا وقارف زلَّةً ومَنْ يَرْتَجِي الرُّحما من الله والقُربا

تعاهَدْ صلاة الله في كل ساعة على خير مبعبوثٍ وأكرم من أنبا فيكفيك هما أي هم تخاف ويكفيك ذنباً حيث أعظم به ذنبا ومن لم يكن يفعل فإن دعاء يجد قبل أن يرقى إلى ربه حَجْبا عليه صلاة الله ما لاح بارق وما طاف بالبيت الحجيج ومالبًا وقال الحافظ رشيد الدين (العطان):

ألا أيها الراجي المشوبة والأجرا وتكفير ذنب سالف أنقض الظهرا علي ك بإكشار الصلاة مسواظباً على أحْمَدَ الهادي شفيع الورى طُرا وأفضل خلق الله من نسسل آدم وأزكاهم فرعاً وأشرفهم فخرا فقد صَعَّ أنَّ الله جل جلاله يصلي على من قالها مرة عشرا فصلًى عليه الله ما حنَّت الدُجا وأطلعت الأفلاك في أُنْقِها فجرا فصلًى عليه الله ما حنَّت الدُجا وأطلعت الأفلاك في أُنْقِها فجرا وعن علي بن أبي طالب عن أبي بكر الصديق رضي الله عنهما قال: الصلاة على النبي على أمْحَقُ للذنوب من الماء للنار، والسلامُ على النبي على أفضل من عتق الرقاب، وحُبُّ رسول الله على أفضل من ضرب السيف في سبق الله. أو كما قال.

فتأمل أيها الفطن الحريص على اقتناء ذخائر الأعمال، واجتناء نضائر الآمال في هذا العمل المشتمل على هذه الفضيلة والمناقب الكريمة والفوائد الجمة العميمة التي لا تكاد توجد، ولا توجد في غيره من الأعمال.

منها: حبُّ النبي عِيُّ وأداء حقِّه وتعظيمه وتوقيره وذلك من أعظم شُعب الإيمان، ومنها صلاة الله بالواحدة عشراً، ومنها ختم الله تعالى بالمغفرة، وليس في الأعمال فيما بلغنا ما ورد فيه من الجزاء مثل ذلك، وصلاة الملائكة كذلك، ورفع عشر درجات ومحو عشر سيئات وكتابة حسنات، وإخباره عظيمة بأن يكون شفيعة وذلك يتضمن بشارة عظيمة وإشارة كريمة إلى ما تهتز له قرائح المؤمنين فرحاً وطرباً وذلك أن شفاعته على خاصة بأهل الإيمان ففيه البشارة بالإيمان له وأعظم بها، ومنها: تثبيت القدمين بأهل الإيمان ففيه البشارة بالإيمان له وأعظم بها، ومنها: تثبيت القدمين

على الصراط والتنوير عليه، ومنها: أنه لا يكون له منتهى دون العرش، ومنها: أنه لا يمر ملك إلا قال: صلوا على قائلها كما صلى على محمد عليه، ومنها: أنه يُخْلَقُ ملَكَ يصلي عليه إلى يوم القيامة إلى غير ذلك.

وفي كتاب رونق المجالس لأبي حفص عمر بن حسين السمرقندي: كان تاجر كثير المال في بلخ وله ابنان فتوفي وقُسِم المال بينهما، وكان في المسرات ثلاث شعرات من شعرات النبي على فأخذ كلَّ واحد واحدة فقال الكبير: نجعلها نصفين، فقال الصغير: لا هو أجل من أن يُقطع شعره، فقال الكبير: تأخذ الشعرات في قسطك وأنا آخذ المال جميعه؟ فقال: نعم، ففعلا فأخذها وتركها في جيبه، فكلما رآها صلى على النبي على شم بعد أيام فني مالُ الكبير وكثر مالُ الصغير، ثم بعد مدة مات الصغير، فرآه بعضُ الصالحين في المنام ورأى النبي على فقال: قل للناس: من كان له إلى الله تعالى حاجةً فليحضر قبر فلان، فصار الناس يقصدون قبره حتى إن كلَّ من مرَّ على قبره من الأعيان والأكابر ترجل ومشى.

قال: وهذا ببركة الصلاة على النبي على انتهى. هكذا نقله أبو حفص، وهذا الرجل إنما هو رجل يكنى بأبي السائب من ساكني شيراز، وقبره معروف يزار، والترجل عند المرور لحرمة الشعرات المذكورات والقصة بعينها في تاريخ شيراز مسطورة والله أعلم.

فصل تتأكد الصلاة على النبي عَنِي في مواضع منها: ليلة الجمعة للأحاديث الكثيرة المتقدمة وعن زيد بن وهب قال: قال لي ابن مسعود (رضي الله عنه): يازيد بن وهب لا تَدَعْ إذا كان يوم الجمعة أن تصلي على النبي عَنِي ألف مرة تقول: اللهم صل على محمد النبي الأمي.

وعن أبي عبد الرحمن المغربي قال: بلغني أن خَلَّاد بن كثير كان في النَّرْع فَوُجدَ تحت رأسه رقعة: هذه براءة من النار لخلاد بن كثير، فسألوا أهله ما كان عمله؟ فقال أهله: كان يصلي على النبي على النبي على على يوم جمعة

ألف مرة: اللهم صل على محمد النبي الأمي.

وعن علي كرم الله وجهه: من صلى على النبي يوم الجمعة مائة مرة جاء يوم القيامة وعلى وجهه من النور نورٌ يقول الناس: أي شيء كان يعمل هذا؟

وعن جعف الصادق: إذا كان الخميس عند العصر أهبط الله عز وجل ملائكة من السماء إلى الأرض، ومعها صفائح من فضة، وبأيديها أقلام من ذهب، تكتب الصلاة على محمد على في ذلك اليوم وتلك الليلة، ومن الغد إلى غروب الشمس.

وعن سهل بن عبد الله: من قال في يوم الجمعة بعد العصر: اللهم صل على محمد النبي الأمي وعلى آله وسلم ثمانين مرة غفرت له ذنوب ثمانين سنة.

وقال شافعي: أُحبُّ كثرةَ الصلاة على النبي ﷺ في كل حال، وأنا في يوم الجمعة وليلتها أشدُ استحباباً.

ومنها: عند كتابة اسمه للأحاديث السالفة، وهذه فضيلة يفوز بها تُبَّاعُ الآثار ورواة الأخبار وحملة السنة.

وعن سفيان الثوري: لو لم يكن لصاحب الحديث فائدة إلا الصلاة على رسول الله ﷺ فإنه يصلَّى عليه ما دام في الكتاب.

وعن سفيان بن عيينة قال: حدثنا خلف صاحب الخلفان قال: كان لي صديق يطلب معي الحديث فمات فرأيته وعليه ثياب خضر جدد يجول فيها فقلت: ألَسْتَ كنت تطلب معي الحديث فما هذا الذي أرى؟ قال: كنت أكتب معكم الحديث فلم يمر بي حديث فيه ذكر محمد على الاكتبت في أسفله: هي فكافأني ربي بهذا الذي ترى على .

وعن عبيد الله بن ميسرة القواريزي قال: مات جار لي وراق فرأيته

في المنام فقلت: ما فعل الله بك؟ قال غفر لي، قلت: بماذا؟ قال: كنت إذا كتبتُ النبي كتبت: عَلَيْهُ.

وعن محمد بن أبي سليمان (قال): رأيت أبي في النوم فقلت: يا أبت ما فعل الله بك؟ قال: غفر لي قلت: بماذا؟ قال بكتابتي الصلاة على النبي على النبي الله بك؟

وعن ابسراهيم بن دارم الدارمي قال: كنت أكتب في تخريجي للحديث، قال: فرأيت النبي على في المنام كأنّه أخذ شيئاً مما أكتب قال: هذا جيد: وعن عمر بن أبي سليمان الوراق (قال) رأيت أبي فحكى مثل حكاية أخيه محمد.

وعن الحسن بن محمد الزعفراني من أصحابنا قال: رأيت أحمد بن حنبل في النوم فقال لي: يا أبا على لو رأيت صلاتنا على النبي في الكتب كيف تزهر بين أيدينا!

قال ابن الصلاح: ينبغي أن يحافظ على الصلاة والتسليم عند ذكره وان لا يسأم من تكرير ذلك عند تكرره، فإن ذلك من أكبر الفوائد التي يتعجلها طلبة الحديث وحملته وكتبته، ومن أغفل ذلك حُرم حظاً عظيماً، قال: وما يكتبه من ذلك فهو دعاء يثنيه لا كلامٌ يرويه، فلا يتقيد بالرواية ولا يقتصر فيه على ما في الأصل، وهكذا الثناء على الله جل وعز عند ذكر اسمه تبارك وتعالى.

روى ابن بشكوال عن الحسن بن على العطار قال: كتب إليَّ أبو طاهر المخلص أجزاءً بمكة فرأيت فيها: إذا جاء ذكر النبي عَلَيْ قال: عَلَيْ قال: كثيراً كثيراً كثيراً كثيراً فسألته عن ذلك، قلت: لم تكتب هذا؟ قال: كنت في حداثتي أكتب الحديث وكنت إذا جاء ذكر النبي عَلَيْ لا أصلي عليه، فرأيت النبي عَلَيْ في المنام فأقبلت إليه فسلمتُ عليه فأدار وجهه عني، ثم درت إليه من الجانب الآخر فأدار وجهه ثانية عني، فاستقبلته ثالثة فقلت: يارسول

الله لم تدير وجهك عني؟ فقال: لأنك إذا ذكرتني في كتابك لا تصلي علي، قال أبو طاهر: فمن ذلك الوقت لا أذكره إلا كتبت تسليماً كثيراً كثيراً.

وعن أبي زكريا العابدي قال: حدثنا صاحب لنا من أهل البصرة قال: كان رجل من أصحابنا يكتب الحديث ولا يصلي على النبي على النبي على من على النبي على الورق، قال فلعهدي به وقد وقعت الأكلة في يده اليمنى حتى ذهبت أو هو كما قال.

وعن حمزة الكتاني قال: كنت أكتب الحديث ولا أكتب: وسلم، فرأيت النبي على فقال لي: مالك لا تتم الصلاة على فما كتبت بعد ذلك صلى الله عليه إلا وكتبت: وسلم. رواه ابن الصلاح.

وروى الحافظ رشيد الدين (العطار) عن أبي سليمان الحراني بسنده قال: رأيت النبي على في المنام فقال لي: يا أبا سليمان إذا ذكرتني في الحديث وإذا صليت علي ألا تقول: وسلم وهي أربعة أحرف بكل حرف عشر حسنات تترك أربعين حسنة!.

وعن ابراهيم النسفي قال: رأيت النبي على في المنام كأنه منقبض مني، فمددت يدي إليه ثم قبلت يده في المنام، وقلت: يارسول الله أنا من أصحاب الحديث ومن أهل السنة وأنا غريب فتبسم النبي على وقال: إذا صليت على لم لا تسلم؟ فصرت بعد ذلك إذا كتبت صلى الله عليه كتبت: وسلم.

وعن ابن بشكوال بسنده إلى محمد بن الحسن الحراني قال: قال رجل من جواري يقال له: الفضل، كان كثير الصوم والصلاة: كنت أكتب الحديث ولا أصلي على النبي على إذ رأيته في المنام فقال: إذا كتبت أو ذكرت لم لا تصلي على؟ ثم رأيته على مرة من الزمان فقال لي: بلغتني

صلاتك عليَّ فإذا صليت عليَّ أو ذكرتُ فقل رَجِّةً. (أخرجه الخطيب، وابن بشكوال من طريقه، والتميمي في ترغيبه).

ولا ينبغي أن ترمز الصلاة كما يفعله بعض الكسالى والجهلة وعوامً الطلبة فيكتبون صورة (صلعم) بدلًا من ﷺ، ومنها عند سماع ذكره ﷺ وقد تقدمت الأحاديث في هذا المعنى.

وروى أبو نُعيم عن أبي الحسن النهاوندي الزاهد قال: لقي رجلاً الخضر عليه السلام فقال له: أفضل الأعمال اتباع رسنول الله عليه والصلاة عليه، قال الخضر: وأفضل الصلاة عليه ما كان عند نشر حديثه وإملائه يذكر باللسان ويكتب في الكتاب ويرغب فيه كثيراً ويفرح به شديداً، فإذا اجتمعوا لذلك حضرتُ ذلك المجلس معهم.

وعن أبي أحمد عبد الله بن بكر الزاهد الكبير الشامي قال: أبركُ العلوم وأفضلها وأكثرها نفعاً في الدين والدنيا بعد كتاب الله تعالى أحاديثُ رسول الله عَيَّةٍ لما فيها من كثرة الصلاة عليه عليه عَيَّةٍ، فإنها كالرياض والبساتين تجد فيها كل خير وبر وفضل.

وكان أبو غروبة زرعة الحراني لا يتبرك أحداً يقرأ عليه الحديث إلا ويصلي على النبي على النبي على النبي على الدنيا، ونعيم الجنة في الآخرة إن شاء الله.

وعن محمد بن علي الكرماني قال: كنا بحضرة أبي علي بسن شاذان فدخل علينا شاب لا يعرفه منا أحد فسلم علينا ثم قال: أيّكم أبو علي بسن شاذان؟ فأشرنا إليه فقال: أيها الشيخ رأيت رسول الله علي فقال لي: سل عن أبي علي بن شاذان، فإذا لقيته فأقرئه مني السلام، ثم انصرف الشاب فبكي أبو علي وقال: ما أعرف لي عملاً استحق به هذا الكلام إلا أن يكون صبري على قراءة الحديث وتكرير الصلاة على النبي على قراءة الحديث وتكرير الصلاة على النبي على قراءة الحديث وتكرير الصلاة على النبي على قراءة الحديث وتكرير الصلاة على النبي

فعلى ما ذكرناه يُستحب لقارىء الحديث وغيره ممن في معناه إذا ذُكر

رسول الله على أن يرفع صوته بالصلاة والتسليم، ولا يبالغ في الرفع مبالغة فاحشة. نص على ذلك الخطيب وآخرون. وقيل: لا ينبغي أن يرفع صوته لأنه قد يكون سبباً لفوت سماع حديثه على أن لم يكن سبباً لذلك فلا شك أنه لا يُكره رفع الصوت لما يلزمنا من حرمته على بعد موته وتوفيره وتعظيمه، كما كان يُعظم في حال حياته على .

قال ابراهيم التجيني على ما نقله القاضي عياض: واجبٌ على كل مؤمن متى ذكره أو ذُكر عنده أن يخضع ويخشع ويتوقـر ويسكن من حركتـه ويأخذ في هيبته وإجلاله بما كان يأخذ نفسه لو كان بين يـديه، ويتـأدب بما أَدَبُّنا الله تعالى به، قال: وهذه كانت سيرة سلفنا الصالحين وأئمتنا الماضين، وكان مالك إذا ذكر النبي ﷺ يتغير لـونَه وينحني حتى يصعب ذلك على جلسائه فقيل له يوماً في ذلك فقال لو رأيتم ما رأيت لما أنكرتم ما ترون، لقد كنت أرى محمد بن المنكدر وكان سيدَ القراء لا نكاد نسأله عن حديث أبداً إلا يبكي حتى نرحمه، ولقد كنت أرى جعفر بن محمد وكان كثير الدعابة والتبسم فإذا ذكر عنده النبي ﷺ اصفرٌ، وما رأيته يحدث عن رسول الله ﷺ إلا على طهارة، ولقد كان عبد الرحمن بن القاسم يذكر النبي ﷺ فننظر إلى لونه كأنَّه نزف منه الدم ولقد جفَّ لسانه في فيه هيبةً لرسول الله على الله على ولقد كنت آتي عامر بن عبد الله بن الزبير فإذا ذُكَّر النبيُّ عَلَيْهِ عنده بكى حتى لا يبقى في عينه دموع. ولقد رأيت الـزهري وكــان من أهبىء الناس وأقربهم فإذا ذكر عنده النبي ﷺ فكأنَّه ما عرفك ولا عرفته. ولقد كتب أبي إلى صفوان وكان من المتعبدين المجتهدين فإذا ذُكر النبيُّ ﷺ بكى فلا يزال يبكي حتى يقوم الناس عنه ويتركوه، وكنا نـدخل على أيـوب السختياني فـإذا ذكر لـه حديث رسـول الله ﷺ بكي حتى نـرحمـه، وروى الدارِمي عن عمرو بن ميمون قال: كنت لا يفوتني عشية خميس إلا أتي فيها ابن مسعود رضي الله عنه فما سمعته يقول لي قط: قال رسول الله عَلَيْ حتى كانت ذات عشية خميس فقال: قال رسول الله عليه فاغرورقت عيناه وانتفخت أوداجه فأنا رأيتُه محلولةً إزاره وقال أو مثله أو نحوه أو شبهه ثم ذكر معناه.

فإذا تأملت ذلك عرفت ما يجب عليك من الخشوع والخضوع والوقار والتأدب والمواظبة على الصلاة والتسليم عند ذكره وسماع اسمه الكريم على تسليماً دائماً كثيراً كثيراً كثيراً كثيراً .

ومنها: عند دخول المسجد وقد مضى في ذلك أحاديث كثيرة وقال النخعي: إذا لم يكن أحد في المسجد فقل: السلام على رسول الله هي، وإذا لم يكن في البيت أحد فقل: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين. وعن علقمة إذا دخلت المسجد أقول: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، صلى الله وملائكته على محمد. وعن كعب نحوه. وعن سعيد بن ذي جدان قلت لعلقمة: ما أقول إذا دخلت المسجد؟ قال: تقول: صلى الله وملائكته على محمد، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، وقال كعب الخير لأبي هريرة (رضي الله عنه): إني قائلً لك اثنتين فلا أبواب رحمتك، وإذا خرجت فقل: اللهم اغفر لي واحفظني من الشيطان. وعن أيوب السختياني عن محمد بن سيرين: كان الناس يقولون إذا دخلوا المسجد صلى الله وملائكته على محمد، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، بسم الله وملائكته على محمد، السلام عليك أيها النبي ورحمة وقولون إذا خرجوا: بسم الله درجنا، وعلى الله توكلنا وكانوا يقولون إذا خرجوا: بسم الله خرجنا. اسناده صحيح.

ومنها: بعد إجابة المؤذن وقد سلفت أحاديثُ في ذلك.

ومنها: أولُ الدعاء وأوسطه وآخره وقد تقدمت أحاديثُ في المعنى. روى الترمذي عن عمر بسند جيد: أن الدعاء موقوف بين السماء والأرض لا يصعد منه شيء حتى تصلي على نبيك على أبي وائل (رضي الله عنه) ما رأيتُ ابن مسعود في مأدبة أو ختان أو غير ذلك فيقوم حتى يحمد

الله تعالى ويصلي على النبي على النبي ويدعو بدعوات، وإن كان مما يأتي السوق فيجلسُ في أغفلها مكاناً، فيحمد الله تعالى ويصلي على النبي ويعلى ويدعو بدعوات، وعن أبي سليمان الداراني: من يسأل الله تعالى حاجة فليبدأ بالصلاة على النبي على أراد أن يسأل حاجته يختم بالصلاة على النبي على الصلاتين، وهو أكرم من أن يدع ما بينهما.

وقال ابن عطاء: للدعاء أركان وأجنحة وأسباب واوقات، فإن وافق أركانه قوي، وإن وافق أجنحته طار في السماء، وان وافق مواقيته فاز، وإن وافق أسبابه نجح، فأركانه: حضور القلب والرقة والاستكانة والخشوع وتعلق القلب بالله وقطعه من الأسباب، وأجنحته: الصدق، ومواقيته: الأسحار، وأسبابه: الصلاة على محمد والله ومنها: على الصفا والمروة ومنها في الموقف الأعظم. ومنها: في حلق الذكر ومنها: عند استلام الحجر الأسود، ومنها: عند قراءة القرآن.

ومنها: عند القيام من المجلس وهنا يتأكد الاستحباب والعناية، للأحاديث المتقدمة: ما جلس قومٌ مجلساً ثم قاموا من غير صلاة على النبي إلا كان ذلك المجلسُ عليهم ترة.

ومنها: عند طنين الأذُنِ، ومنها: عند نسيان الحديث، ومنها عند الصباح والمساء، ومنها: عند الوضوء.

ومنها: عند الذبح. وكره أبو حنيفة (رحمه الله) الصلاة عند الذبح مستدلاً بحديث رواه عبد الرحيم بن زيد العمي قال: قال رسول الله على: لا تذكروني عند ثلاث: عند تسمية الطعام، وعند الذبح، وعند العطاس. وهذا الحديث لا يصلح دليلاً لأنه منقطع، وعبد الرحيم وأبوه ضعيفان، وفيه سليمان بن عيسى السخري وهو وضاع.

قال الربيع: قال مالك: لا يصلى على النبي ﷺ عند الذبيحة وإن ذا لعجب، والشافعي يقول: يُصَلى، وقال الشافعي: ولقد خشيت أن يكون

الشيطان أدخل على بعض الناس النهي عن ذكر اسم رسول الله عند الذبيحة ليمنعهم الصلاة عليه في حال المعنى يعرضُ في قلوب أهل الغفلة، وما يُصَلى عليه إلا إيماناً بالله واعظاماً له وتقرباً إليه بالصلاة عليه عليه عليه المحليمي: فكما يتقرب إلى الله بالصلاة عليه في الصلاة يتقرب أيضاً عند الذبح وليس ذلك إشراكاً، لأنه لا يقال: بسم الله وبسم رسوله، وإنما يقال: بسم الله وصلى الله على رسوله، أو: اللهم صل على محمد عبدك ورسولك.

ويمكن أن يستدلً لأبي حنيفة رحمه الله تعالى بما رواه الترمذي عن نافع: أن رجلًا عطس عند ابن عمر فقال: الحمد لله والصلاة على رسول الله على نقال ابن عمر: وأنا أقول الحمد لله والسلام على رسول الله على وليس هكذا علمنا رسول الله على علمنا أن نقول: الحمد لله على كل حال. قال الترمذي: غريب لا يعرفه إلا من حديث زياد بن الربيع يعني اليحمدي. وفي الحديث المتقدم دليلً على خطأ رواية زياد قاله البيهقي، وفي الحديث الأول أيضاً عباد بن زياد وهو غير معروف وعن زهير عن أبي السحاق السبيعي وزهير لم يسمع منه إلا بعد أن اختلط. أبو اسحاق.

ومنها: في القنوت قال الرافعي: في استحبابه وجهان: احداهما: لا، لأن الأخبار لم ترد بها وهو اظهرهما وقال الشيخ أبو محمد: نَعَمْ، لأنّه روى في حديث الحسن أنه قال على النبي وتعاليت وصلى الله على النبي الأمي وآله وسلم، وفي النسائي بإسناد حسن: وصلى الله على النبي، والزيادة التي ذكرها الرافعي لم أجدها في كتب الحديث والله أعلم، وقال الشيخ محي الدين (النووي) بعد ذكر النسائي: حديث ويستحب أن يقول

عقيب هذا الدعاء يعني القنوت: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد. انتهى. وفيه نظر لأن الحديث الذي أورده دليلاً ليس فيه سوى: وصلى الله على النبي، وأيضاً كيف يقول باستحباب السلام وليس له ذكر في الحديث؟ ولا فيما ذكره الرافعي وغيره فلينظر فالقياس ما له مدخل ههنا والله أعلم.

ومنها: التشهد الأول وذكر أصحابنا فيه قولين: الصحيح منهما سنة قال البغوي: وهو قول أكثر أهل العلم وبالله التوفيق، ومنها: عند إقامة الصلاة، ومنها: في قيام رمضان، ومنها: في الوتر، ومنها: عند الفراغ من التلبية، ومنها: عند الخروج إلى السوق، ومنها: عند الخروج إلى السفر والقدوم منه، ومنها: عند لقاء الرجُلِ صاحبه، ومنها: إذا قام من الليل.

فائدة: هل يستحب سؤال الرحمة والمغفرة والتحنن للنبي عَلَيْم؟ قلت أمًّا الرحمةُ فمنع عنها جماعةٌ واستحبها جماعة من أصحابنا، وابن أبي زيد المالكي، وقال النووي: هي بدعة لا أصل لها، وكذلك أنكر القاضي أبو بكر بن العربي وبالغ في الانكار والذي أقول: إن الدلائل قائمةً على جواز ذلك، منها: حديث الاعرابي: اللهم ارحمني ومحمداً ولا ترحم معنا أحداً، وتقريرهُ ﷺ، ولحديث ابن عباس رضي الله عنهما سمعت النبي ﷺ يقول ليلة حين فرغ من صلاته: اللهم إني أسألك رحمة تهدي بها قلبي وتجمع بها أمري، وتُلِم (بها) شعثي، وترد بها غائبي، وترفع بها شاهدي وتزكي بها عملي، وتلهمني بها رشدي، وتردُّ بها أُلفتي، وتعصمني بها من كل سوء، اللهم إني اسألك ايماناً صادقاً ويقيناً ليس بعده كفر ورحمة أنال بها شرف كرامتك في الدنيا والآخرة، اللهم إني أسألك الفوز في القضاء ونُنزُل الشهداء وعيش السعداء، اللهم أنزلُ بك حاجتي وإن قصر رأيي وضعف عملي وافتقـرت إلى رحمتك، وأسـألك يـاقاضي الأمـور وياشـافي الصدور كما تجير بين البحور ان تجيرني من عذاب السعير، ومن دعوة الثبور ومن فتنة القبور، اللهم ما قصر عنه رأيي ولم تبلغه مسألتي ولم تبلغه نيتي من خير وعدته أحداً من خلقك أو خير أنت معطيه أحداً من عبادك فإني أرغبُ إليك فيه وأسألك برحمتك يا أرحم الراحمين يا رب العالمين. أخرجه الترمذي وقال غريب لا نعرفه إلا من حديث عبد الرحمن بن أبي ليلى، لكن له متابعات تقويه. وفي سنن أبي داود عن عائشة رضي الله عنها ترفعه: لا إله إلا أنت سبحانك اللهم إني استغفرك لذبي، وأسألك رحمتك، اللهم زدني علماً ولا تُزغ قلبي بعد إذ هديتني وهب لي من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب وعند الترمذي وصححه الحاكم ياحي ياقيوم برحمتك استغيث، ومن عند البيهقي: اللهم رحمتك أرجو فلا تكلني إلى نفسي طرفة عين. الحديث، وفي مسلم: إلا أن يتغمدني الله برحمته، وفي شرح الإلمام لأبي الفتح القُشيري: الصلاة من الله تعالى مفسرة بالرحمة قال: وهذا يقتضي أن يُقال: اللهم ارحم محمداً لأن المترادفين إذا استويا في الدلالة قام كل واحد منهما مقام الآخر، وقد تقدم في الحديث الثاني والمائة من الباب الثاني حديث على وفيه أيضاً دلالة صريحة، على ما فيه من الضعف الذي بيناه ولله الحمد.

|   | - |  |
|---|---|--|
|   |   |  |
|   |   |  |
| • |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |

إعلم أن الصلاة على النبي على عند قبره آكد، فيستحبُّ إعمال المُطي لإدراك الفوز بهذا الشرف العظيم والمنصب الكريم، قال القاضي ابن كج (هو القاضي يوسنف بن أحمد بن كج) فيما حكاه الرافعي: إذا نذر أن يزور قبر النبي على فعندي أنه يلزمه الوفاء وجهاً واحداً، ولو نذر أن يزور قبر ففيه وجهان عندي وقد علم أنه لا يلزمه بالنذر إلا العبادات.

وممن صرح باستحبابها وكونها سنة من أصحابنا الرافعي في أواخر باب أعمال الحج، والغزالي في الاحياء، والبغوي في التهذيب، والشيخ عز الدين بن عبد السلام في مناسكه، وأبو عمرو بن الصلاح، وأبو زكريا النووي رحمهم الله تعالى.

ومن الحنابلة: الشيخ موفق الدين، والإمام أبو الفرج البغدادي، وغيرهما.

ومن الحنفية: صاحب المختار في شرح المختار له، عقد لها فصلاً وعدُّها من أفضل المندوبات المستحبات.

وأما المالكية: فقد حكى القاضي عياض منهم الاجماع على ذلك، وفي كتاب تهذيب المطالب لعبد الحق الصقلي عن الشيخ أبي عمران المالكي: أن زيارة قبر النبي واجبة، قال عبد الحق: يعني من السنن الواجبة، وفي كلام العبدي المالكي في شرح الرسالة: أن المشي إلى المدينة لزيارة قبر الرسول والمشي أفضل من الكعبة ومن بيت المقدس، وأكثر عبارات الفقهاء أصحاب المذاهب تقتضي استحباب السفر

للزيارة، لأنهم استحبوا للحاج بعد الفراغ من الحج الزيارة ومن ضرورتها السفر، وأما نفسُ الزيارة فالأدلةُ عليها كثيرةُ منها: قوله تعالى: ﴿ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توايا رحيماً ﴾ ولا شك أنه ﷺ حيٌّ وأن أعمال أَمَته معروضة عليه. ومنها: حديث ابن عمر يرفعه: من زار قبري وجبت لـه شفاعتي. رواه الدارقطني وابن أبي الدنيا وأبو بكر بن خزيمة والبيهقي في شعب الإيمان، وفي لفظ: من جاءني زائراً لم تنزعه حاجةً إلا زيارتي كان حقاً عليَّ أن أكون له شفيعاً يوم القيامة. كذا في السابع من فوائد القاضي أبي الحسن علي بن حسين الخلعي، وأخرجه الطبراني بلفظ: من جاءني زائـراً لا تعمله حاجةً إلا زيارتي كان حقاً عليَّ. الحديث وخرَّجه الحافظ ضياء الدين في الأحاديث المختارة التي ليست في الصحيحين، وأخرجه الإمام الحافظ أبو على سعيد بن عثمان بن سعيد بن السكن البغدادي المصري البزار في كتابه المسمى بالسنن الصِّحاح المأثورة عن رسول الله على وهو كتابٌ محذوف الأسانيد، قال في خطبته: ما ذكرته في كتابي هـذا مجملا فهـو ما أجمعوا على صحَّته، وما ذكرتُه بعد ذلك مما يختارُه أحد من الأئمة الذين سميتهم فقد ثبتت حجته، وما ذكرته مما ينفرد به أحدٌ من أهل النقل للحديث فقد ثبتت علته، ودللت على انفراده وقال في آخر كتاب الحج:

## باب ثواب من زار قبر الرسول على

عن ابن عمر (رضي الله عنهما) قال: قال رسول الله على: من جاءني زائراً. الحديث ولم يذكر في الكتاب غير هذا الحديث وذلك منه حكم أنه مجمع على صحته، لما ذكرنا عند من شرطه في خطبته، وهو إمام جليل حافظ ثقة مات بمصر سنة ثلاث وخمسين وثلاثمائة، وعند أبي يعلى الموصلي بلفظ: من زارني بعد وفاتي عند قبري فكأنَّما زارني في حياتي. تفرَّد به حفصُ بن سليمان الفاضري، ضعيفه جماعة قال أحمد بن حنبل: صالح ما به بأس، ووثقه يحيى بن معين، ورواه إبراهيم بن مهدي بلفظ:

من زارني في المدينة ومات بها كنت له شهيداً وشفيعاً يوم القيامة، وفي لفظ: من زارني محتسباً إلى المدينة كان في جواري يوم القيمامة. ذكره البيهقي وابن الجوزي وغيرهما، وعند أبي عوانة وابن أبي الدنيا عن أنس يرفعه: من زارني بالمدينة محتسباً كنت له شفيعاً وشهيداً يوم القيامة، وعنـ د البيهقي في شعب الإِيمان والدارقطني في سننه عن حاطب يرفعه: من زارني بعد موتي فكأنما زارني في حياتي، ومن مات بأحد الحرمين بُعث من الآمنين يوم القيامة. وروى يوسف بن راشد وأبو جعفر العقيلي بسند لا بأس به: من زارني متعمداً كان في جواري يوم القيامة، ومن سكن المدينة وصبر على بلائها كنت له شهيداً أو شفيعاً يـوم القيامـة، ومن مات في أحـد الحرمين بعثه الله من الآمنين يوم القيامة. وروى البزار في مسنده: من زار قبري حلّت له شفاعتي، وعند الدارقطني: من حَجَّ فزار قبـري بعد وفـاتي فكأنما زارني في حياتي، وفي لفظ: كان كمن زارني في حياتي وصحبني. وعند ابن عدي عن ابن عمر (رضي الله عنهما) يرفعه: من حج البيت ولم يزرني فقد جفاني، وذكره ابن الجوزي في الموضوعات وهو غير جيـد لأن ابن عـدي لمّا رواه بيَّن سنـده وحكم بأنـه جيد، والـدارقطني لمـا رواه في غرائب مالك قال: تفرد به هذا الشيخ يعني: النعمان بن شبل وهو منكر ولا يلزم من هذا أن يكون المتن منكراً، وفي شرف المصطفى لأبي سعد: من لم ينزر قبري، وفي مسند أبي داود الطيالسي عن عمر (رضي الله عنه) يرفعه: من زار قبري أو قال: من زارني كنت له ينوم القيامة شفيعاً أو شهيداً. الحديث، وذكر البيهقي في السنن الكبير وفي الثامن من فوائد الحافظ أبي الفتح الأزدي عن ابن مسعود (رضي الله عنه) يرفعه: من حج حجة الإسلام وزارني وغزا غزوة وصلى عليَّ في بيت المقدس لم يسأله الله تعالى فيما افترض عليه، وقد تقدم في الباب الثاني وفي الدرة الثمينة لأبي النجار عن أنس يرفعه: من زارني ميتاً فكأنما زارني حيًّا، ومن زار قبري وجبت له شفاعتي يوم القيامة، وما من أحد من أمتي لـه سعة ثم لم يـزرني فليس له عـذر، وعند أبي جعفر العقيلي: من زارني في مماتي

كان كمن زارني في حياتي، ومن زارني حتى ينتهي إلى قبري كنت له يـوم القيـامة شهيـداً أو قال: شفيعـاً. وفي لفظ: من زارني في (الممـات) كـان كمن زارني في حياتي. الحديث، تفرد به فضالة بن سعيد وهو منكر.

## (الدليل على حياة النبي على في قبره)

ومنها: أنَّ نبينا ﷺ أحياه الله تعالى بعد موته حياة تامة واستمرت تلك الحياة إلى الآن، وهي مستمرة إلى يوم القيامة إن شاء الله تعالى، ويشاركه في ذلك جميع الأنبياء، الدليل على ذلك أمور:

أولها: قوله تعالى: ﴿ولا تحسبنُّ الذينَ قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون﴾ والشهادة حاصلة له ﷺ على أتمِّ الوجوه، لأنه شهيد الشهود قال تعالى: ﴿ويكونَ الرسولُ عليكم شهيداً ﴾ وإن توهم أنَّ ذلك من خصائص القتل فقد حصل له ذلك أيضاً من أكلة خيبر، وصرح ابن عباس وابن مسعود وغيرهما (رضي الله عنهم): بأنه مات شهيداً ومنها حديث أنس يرفعه: الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون، وفي لفظ من عند البيهقي: الأنبياء لا يُتْركون في قبورهم بعدَ أربعينَ ليلة، ولكنهم يصلون بين يدي رب العالمين حتى ينفخَ في الصور، ومنها: حديث أنس من عند مسلم: أتيتُ موسى ليلة أُسْرِيَ بي وهو قائم يصلي في قبره، ومنها: حديث الاسراء ورؤيته الأنبياء وذكرهُ لكل واحدٍ أنه على صورة كذا أو بهيئة كذا أو مستند إلى البيت المعمور. وأمثال ذلك دلائلُ قاطعة على أنهم أحياء بأجسادهم. ومنها ما تقدم من حديث أوس بن أوس: أن الله تعالى حرَّمَ على الأرض أن تأكلَ أجساد الأنبياء، وفيه دليل واضح وقد ذهب إلى ما ذكرنا دليله وأوضحنا حجَّته جماعاتٌ من أهل العلم، وصرحوا بـه، منهم الإمام البيهقي والأستاذ أبو القاسم القشيري، والإمام أبو حاتم بن حبَّان، وأبو طاهر الحسين بن علي الازْدَسْتاني، وصرح به أيضاً الشيخ تقي الدين أبو عمرو بن الصلاح، والشيخ محي الدين النووي، والحافظ محب الدين الطبري وغيرهم.

وأما حديث: لا تشَدُّ الرِّحال إلاَّ إلى ثلاثة مساجد. فلا دلالة فيه على النهي عن الزيارة بل هو حجة في ذلك، ومن جعله دليلا على حرمة الزيارة فقد أعظم الجرأة على الله ورسوله، وفيه برهان قاطع على غباوة قائلة، وقصوره عن نيل درجة كيفية الاستنباط والاستدلال، والحديث فيه دليل على استحباب الزيارة من وجهين.

(الوجه) الأول: أنَّ موضعَ قبره على الأده لم يُقْسِمْ بحياة أحدٍ غيره، وأخذ أفضلُ الخلق وأكرمُهم على الله، لأنه لم يُقْسِمْ بحياة أحدٍ غيره، وأخذ الميثاقُ من الانبياء بالايمان به وبنصره كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسولٌ مصدق لِما معكم لتؤمِنن به ولتنصرنه ﴾ الآية ، وشرَّفه بفضله على سائر المرسلين، وكرمه بأن ختم به النبيين، ورفع درجته في عليين، فإذا تقرر أنه أفضلُ المخلوقين وأن تربته أفضلُ بقاع الأرض استحبَّ شند الرجال إليه وإلى تربته بطريق الأولى.

الوجه الثاني: أنه يستحبُّ شد الرجال إلى مسجد المدينة ولا يتصور من المؤمنين الخالصين انفكاك قصده عنه وكيف يتصور أن المؤمن المعظم قدر النبي وقي يدخل مسجده ويشاهد حجرته ويتحقق أنه يسمع كلامه، ثم بعد ذلك يَسَعه أن لا يقصد الحجرة والقبر، ويسلم على رسول الله وقي المناه عنه المناه عند أحد، وكذلك لو قصد زيارة قبره لم ينفك قصده عن المسجد، ومن الدليل الأحاديث الكثيرة الصحيحة في ينفك قصده عن المسجد، ومن الدليل الأحاديث الكثيرة الصحيحة في فضل زيارة الاخوان في الله، فزيارة النبي وأولى وأولى، ومنها: أن خرمته واجبة حياً وميتاً، ولا شك أن الهجرة إليه كانت في حياته من أهم الاشياء، فكذلك بعد موته، ومنها: الأحاديث المدالة على استحباب زيارة القبور، وهذا في حق الرجال مجمع عليه، وفي حق النساء فيه

خلاف، وقد بسطناه في كتاب: ثارة اللَّحون لزيارة الحَجون، هذا في غير قبر النبي على وأما زيارة قبره على فالاجماع على استحبابها للرجال والنساء، ومنها: أن الاجماع على جواز شدِّ الرحال للتجارة وتحصيل المنافع الدنيوية فهذا أوْلَى لأنه من أعظم المصالح الأخروية، ومنها: اجماع الناس العملي على زيارته على وشدِّ الرحال إليه بعدَ الحج من بعد وفاته إلى زماننا هذا، ومنها: الاجماع القولي، قال أبو الفضل القاضي: زيارة قبره على شنَّة من (سنن) المسلمين مجمع عليها، وأما الآثار في الباب فكثيرة جداً.

عن يزيد المهدي قال: لما ودَّعْتُ عمرَ بن عبد العزيز قال: إن لي إليك حاجة قلت: يا أمير المؤمنين كيف ترى حاجتك عندي؟ قال إنى أراك إذا أتيت المدينة سترى قبر النبي على فأقرئه مني السلام. عن حاتم بن وردان قال: كان عمرُ بن عبد العزيز يوجّهُ البريد قاصداً من الشام إلى المدينة ليقرىء عنه النبيُّ ﷺ السلام، وفي مسند الدارِمي: أنه لمَّا كان أيام الحرَّة لم يُؤذِّن في مسجد النبي عَلِيم ثلاثاً ولم يُقَمْ فيه، ولم يبرح سعيـد بن المسيب المسجدَ، وكان لا يعرف وقت الصلاة إلا بِهَمْهَمَةٍ يسمعُها من قبر النبي ﷺ، وقال إبراهيم بن شيبان: حججت فجئت المدينة فتقدمتُ إلى قبر النبي على فسلمت عليه فسمعت من داخل الحجرة: وعليك السلام وعن أبي الخير الأقطع (قال): دخلت المدينة وأنا بفاقة، فأقمت خمسة أيام ما ذقت ذواقاً، فتقدمت إلى القبر وسلمت على النبي ﷺ وعلى أبي بكر وعمر وقلت: أنا ضيفك الليلة يارسول الله، وتنحيت ونمت خلف المنبر، فرأيت النبي عَيْنُ في المنام وأبو بكر عن يمنيه، وعمر عن شماله وعليّ بين يديه، فحركني عليٌّ وقال لي: قم قد جاء رسول الله ﷺ فقمت إليه وقبلتُ بين عينيه فدفع إليَّ رغيفاً فأكلت نصفه فانتبهتُ فإذا في يدي نصف رغيف، وأنبأني جماعة عن أبي الفضل عبد الرحيم بن عبد المنعم بن خلف الدميري عن الشيخ القدوة أبي عبد الله محمد بن البهيم بن أحمد الفيروز

ابادي المعروف بالفخر الفارسي عن الحافظ السلفي (قال) حدثنا أبو طاهر اسماعيل بن مكي العوفي (قال) حدثنا الحسين بن صفوان (قال) حدثنا عبد الله بن محمد بن سفيان (قال) حدثنا سويد بن سعيد (قال) حدثنا ابن أبى الرجال عن سليمان ابن سخيم قال: رأيت النبي على في النوم فقلت: يارسول الله هؤلاء الذين يأتونك ويسلمون عليك أتفقه سلامهم؟ قال: نعم وَأَرُدُّ عليهم. وأنبأني أبو الحسن العليان بن عبد الكافي وابن عبد النصير وعبد القادر بن علي البعلي ومحمود بن خليفة بن محمد المنبجي ومحمد ابن محمد بن محمد القلانسي مشافهة منهم قالوا: أنبأنا الحافظ أبو محمد وأحمد عبد المؤمن بن خلف الدمياطي (قال) أنبأنا القاضي أبو نصر محمد ابن هبة الله بن محمد بن مميل الشيرازي إذناً (قال) أنبأنا الحافظ أبو القاسم بن الحسن بن هبة الله بن عساكر الدمشقى قراءة عليه وأنا أسمع (قال) أنبأنا أبو القاسم زاهر بن طاهر (قال) أنبأنا أبو سعد بن محمد بن عبد الرحمن (قال أنبأنا أبو أحمد محمد بن محمد (قال) أنبأنا أبو الحسين محمد بن الفيض العناني بدمشق (قال) حدثنا أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن سليمان بن بلال بن أبي الدرداء (قال) حدثني أبي محمد بن سليمان عن أبيه سليمان بن بلال عن أم الدرداء قالت: لما رحل عمر بن الخطاب رضي الله عنه من فتح بيت المقدس فصار إلى الجابية سأله بـ الل أن يقره بالشام ففعل ذلك، فقال: وأخي أبو رويحة يعني عبد الله بن عبد الرحمن الخثعمي الذي آخي بيني وبينه رسول الله ﷺ، فنـزل دارنــا في خـولان، فأقبل هو وأخوه إلى قوم من حولان فقال لهم: قد أتيناكم خاطبين، وقد كنا كافرين فهدانا الله تعالى، ومملوكين فاعتقنا الله تعالى، وفقيرين فأغنانا الله تعالى، فإن تزوجونا فالحمد لله، وإن تَردونا فلا حولَ ولا قوة إلَّا بالله العلي العظيم، فَزوجـوهما، ثم إن بـاللَّا رأى في منــامـه النبيُّ ﷺ وهـــو وجلًا خائفاً، فركب راحلته وقصد المدينة فأتي قبر النبي ﷺ فجعل يُبكي عينه ويمرغ وجهه عليه، فأقبل الحسن والحسينَ فجعل يُضمهما ويقبلهما،

فقالا: يا بلال نشتهي نسمع أذانك الذي كنت تؤذن لرسول الله علي في المسجد، ففعل، فَعَلَا سطح المسجد فوقف موقفه الذي كان يقف فيه، فلما أن قال: الله أكبر الله أكبر، ارتجَّت المدينة، فلما أن قال: أشهد أن لا إله إلَّا الله ازدادت رجتُها، فلما أن قال: أشهد أن محمداً رسولُ الله خرج العواتق من خدورهن، وقالوا: بُعِثَ رسولُ الله ﷺ، فيما رئيَ يـومّ أكثرَ باكياً ولا باكيةً بالمدينة بعد رسول الله ﷺ من ذلك اليوم، وكذا ذكره ابن عساكر في ترجمة بـ لال وذكره أيضاً في ترجمـة إبراهيم بن محمـد بن سليمان بسند آخر إلى محمد بن الفيض، فَـذكره سـواء، وابن الفيض روى عن خلائق، وروى عنه جماعة منهم أبو أحمد بن عدي وأبو أحمد الحاكم، وأبو بكر بن المقري في معجمه وآخرون، ومدار هذا الاسناد عليه وليس الاستدلالُ بهذا الحديث على رؤيا المنام فقط، بل على فعل بلال وهو صحابي لا سيما في خلافة عمر رضي الله عنه، والصحابة متوارون لا تخفى عنهم هذه القصة، فسفر بلال في زمن صدر الصحابة لم يكن إلا للزيارة والسلام على رسول الله على، وكذلك ايراد عمر بن عبد العزيز البريد من الشام في زمن صدر التابعين، فلا يقل من لا علم له: ءإن السفر لمجرد الزيارة ليس بسنة.

وإذا تقرر أنه حي فلا يقال: «عليه السلام» ولا «عليك السلام» يا رسول الله، لأنها من تحية الموتى، وقد امتلأت كتب كثيرة من مصنفي العجم وغيرهم بكتابة عن النبي: عليه السلام فليعلم وليجتنب ذلك، ولقد قال الفقهاء: لو قال أحد لأحد: ابتدىء عليك السلام فقد أتى بمكروه ولا يستحق جواباً، ومن الدليل عليه ما رواه أبو بكر بن أبي شيبة من حديث ابن أبي جري الهُجَيْمي، واسمه سالم بن جابر أو جابر بن سليم قال: أتيتُ رسول الله فقل: لا تقل عليك السلام، فإن عليك السلام يا رسول الله، فقال: لا تقل عليك السلام، فإن عليك السلام تحية الموتى. رواه الترمذي باسناد حسن بلفظ: طلبتُ النبي في فلم أقدر عليه، فجلستُ فإذا نفرٌ هو فيهم ولا أعرفه، وهو

يُصْلح بينهم، فلما فرع قام معه بعضهم فقالوا: يارسول الله، فلما رأيت ذلك قلت: عليك السلام يارسول الله، عليك السلام يارسول الله، عليك السلام يارسول الله، قال: إن عليك السلام تحية الموتى، ثم أقبل علي فقال: إذا لَقِي الرجلُ أخاه المسلم فليقل: السلام عليك ورحمة الله، ثم ردً عليَّ النبي علي قال: وعليك ورحمة الله، فقلت: السلام عليك ورحمة الله والله قال: وعليك ورحمة الله، وعليك ورحمة الله وعليك ورحمة الله وعليك ورحمة الله الله قال: هذا إشارة إلى إعادتهم بأن يقدِّموا ضمير الميت على الدعاء، كقول الشاعر:

عَلَيْكَ سلامٌ مِنْ أمينٍ وباركتْ يَدُ الله في ذاكَ الأديم الممنزق وقال آخر:

عليك سلام الله قيس بن عاصم ورحمتُه ما شاءَ أنْ يترحّما

وإنما فعلوا ذلك لأنه لا يتوقع منه جواب، فنزّل السلام عليه منزلة الجواب، والسنة لا تختلف في تحية الأحياء والأموات، ويشهد له الحديث الصحيح: السلام عليكم دار قوم مؤمنين. انتهى. وهذا قوي من حيث الدليل، وذُكرَ النبي على عند عمر بن عبد العزيز فقال الذاكر: صلى الله عليه، وعليه السلام ورحمة الله وبركاته، فلم يقل عمر في ذلك شيئًا، وعن يزيد بن عبد الله: أنهم كانوا يستحبون أن يقولوا: اللهم صل على محمد النبي الأمي عليه السلام، ويمكن الجمع بين ظاهر الحديث في هذه الآثار بأن يُقال: يكره الابتداء بها، فأما تبعاً لغيره فلا، والله أعلم.

فائدة: كثير من الناس يقولون: اللهم صل على سيدنا محمد، وفي هذا بحث، أما في الصلاة فالظاهر أنه لا يقال اتباعاً للفظ المأثور ووقوفاً عند الخبر الصحيح، وأما في غير الصلاة فروى البيهقي والإمام أحمد من حديث أنس: أن رجلاً قال: يامحمد ياخيرنا وابن خيرنا وسيدنا وابن سيدنا، فقال النبي عليه: يا أيها الناس قولوا بقولكم ولا يستهوكم الشيطان، أنا محمد بن عبد الله ورسوله، ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني

الله عز وجل. إسناده صحيح (١) متصل. وروى البيهقي عن عبد الله بن الشيخين (٢) أنه قدم على النبي على قال: فأتيناه فسلمنا عليه ثم قلت: أنت والدنا وأنت سيدنا وأنت أطولنا علينا طولاً، وأنت الحِفية الغراء قال: قولوا بقولكم (ولا) يستهوكم الشيطان إسناده صحيح. والحفية: الرجل لكريم المعطاء، وفي لفظ: أنت سيدنا وذو الطول علينا فقال: مه، مه، قولوا بقولكم ولا يسخر بكم الشيطان، السيد الله، السيد الله، السيد الله، وفي التنزيل: (وسيداً وحصوراً) فقيل: السيد: الحليم لا يعصيه شيء. (قال) النخصية (وقال) ابن عباس ومجاهد: هو الكريم على ربه (وقال) ابن عباس ومجاهد: هو الكريم على ربه (وقال) ابن المسيب: هو الفقيه العالم (وقال) سفيان: الذي لا يحسد أحداً (وقال) النالمسيب: هو الفقيه العالم (وقال) سفيان: الذي لا يحسد أحداً (وقال) النتي، وصح عنه النالي يفوق قومه بالخير، وقيل: السخي، وقيل: التقي، وصح عنه النالم ينعمته.

وقال للحسن: إن ابني هذا سيدُ الحديثَ، وقال عن سعد بن معاذ: قوموا إلى سيدكم. وقال لأصحابه: أرأيتم لو أن رجلاً وجد مع امرأته رجلاً كيف يصنع به؟ فقال سعدُ بن عبادَة: والله لأضربنَّه بالسيف ولا أنتظر أن آتي بأربعة شهداء. فقال على: انظروا إلى سيدنا هذا ما يقول، أي إلى من سودناه على قومه، كما يقال: السلطان فلانُ أميرنا وقائدنا أي: أعطيناه الإمرة والقيادة، على أنه جاء في أكثر الروايات! انظروا إلى ما يقول سيدكم.

وأما إنكاره على من يخاطبه بسيدنا فيحتمل أن يكون تواضعاً منه علي أو كراهةً منه أن يُحمَدَ ويمدح مشافهة، أو لأنهم بالغوا في المدح حيث

<sup>(</sup>١) أحمد (١٤١/٣) وأبو نعيم في الحلية (٢٥٢/٦).

<sup>(</sup>٢) لعله ابن الشخير.

قالوا على ما في أسد الغابة(۱): أنت سيدنا وأنت والدنا وأنت أفضلُنا علينا فضلا، وأنت أطولنا علينا طولاً، وأنت الحفيَّة الغراء وأنت وأنت، فقال: قولوا الحديث، ويحتمل أن يكون أنكر ذلك لأنه كان من تحية الجاهلية، كانوا يحيون ملوكهم بذلك ويثنونَ على رؤسائهم، فقال: قولوا بقولكم، أي بقول أهل دينكم وملَّتكم، يأمرهم أن يثنوا عليه بالدين، وأن يخاطبوه بالنبي والرسول، كما ذكره الله تعالى، وفي الصحيحين مرفوعاً: لا يقل أحدكم أطعم ربك، وضيء ربَّك، واسق ربَّك وليقل: سيدي ومولاي، وفي أطعم ربك، وضيء ربَّك، واسق ربَّك وليقل: سيدي ومولاي، وفي النبي على فقال: اللهم صل على سيد المرسلين. فكل ما سردناه من الأخبار والآثار فيه دلائل وأضحة، وبراهين لائحة على جواز ذلك، وإن منع منه مانعٌ دُفعَ إلى إقامة دليل. والله يقولُ الحق وهو يهدي السبيل.

وقد اتضح وثبت بما ذكرناه استحباب زيارته على فينبغي لقاصده أن يكثر من الصلاة عليه والتسليم ويضاعف ذلك إذا وقع بصره على معاهد المدينة وحرمها ونخيلها وأماكنها، وكلما قرب من المدينة وعمرانها زاد من الصلاة والتسليم، ويستحضر تعظيم عرصاتها، وتبجيل منازلها ورحباتها، فإنها المواطن التي عمرت بالوحي والتنزيل، وكَثرَ فيها تردُّد أبي الفتوح جبريل، وأبي الغنائم ميكائيل، واشتملت تربتها على جسد سيد البشر، وانتشر عنها من دين الله تعالى وسنن رسول الله على ما انتشر، فهي مشاهد الفضائل والخيرات، ومعاهد البراهين والمعجزات، وقد أحسن في مقاله نظام هذه الأبيات راداً على من أنكر سماع رسول الله على من المصلي عليه الصلاة والتسليم عليه:

ألاً أيها الغادي إلى يشرب مَهْ لا لتحمِل شوقاً ما أطيق لـ حمْ لا تحمَل رعاك الله مني تحيةً وبَلغْ سلامي روح منْ بطيبة حلاً

<sup>(</sup>١) أسد الغابة كتاب في تراجم الصحابة لابن الأثير.

وَقِفْ عند ذاك القبر في الروضة التي وقُمْ خاضعاً في مهبطِ الوحي خاشعاً وخفِّض هناك الصوت واسمع لما يُتلا ونادِ سلامُ الله ياقبرَ أحمد على جسد لم يبلَ قبلُ ولن يبلي تُسراني أراني عند قبرك قائماً يناديك عبدٌ ما له غيركم مولى وتسمع عن قرب صلاتي مثلما تَبلّغُ عن بُعْد صلاةً الذي صلى أناديك ياخير الخلائق والذي به ختم الله النبيين والرسلا نبي الهدى لولاك لم نعرفِ الهدى ولولاك لم نعرف حراماً ولا حلا ولــولاك لا والـله مـا كـان كـائن ولم يَخْلُق الـرحمنُ حُـراً ولا كــلا وأنشد عياض في الشفاء لبعضهم:

يادارَ خير المسلمين وَمنْ به هُدِيَ الأنامُ وخُصَّ بالآيات عِندي الأجلكَ لَوْعَةٌ وصبابة وتشوقٌ متوقد البجمرات وعليَّ عهد أن مَلأتُ محاجري(١) من تلكم الجُدُ رات والعرصات(٢) لأعفِّرُن (٣) مُصون شيبي بينها من كثرة التقبيل والرشفات (١) لولا العوادي والأعادي زرتها أبدأ ولو سحباً على الوجنات لكنْ سأهدي من حفيل تحيتي لقطين تلك الدار والحُجرات أزكى من المسك المفتّق نَفحَة وتسخصمه بسزواكسي البصلوات

ونوامي التسليم والبركات وأنشدني جماعة عن أبي الفضل الدميري عن الفخر الفارسي محمد ابن إبراهيم الفيروز أبادي عن الحافظ السلفي لنفسه:

تكون على يُمْني المصلّي إذا صلى

تغشاه بالآصال والبكرات

بقبر رسول الله قد أتوسل إلى الله في ما يرتجى وَيُؤمَّلُ فان شفيعي واسع الجاه عنده عزيز عليه لا يرد مَبَعَلُ

101

<sup>(</sup>١) المحاجر جمع محجر بكسر الجيم، العين وما بدا من البرقع ـ القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) العرصات بقعة بين الدور ليس فيها بناء \_ القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٣) أعفرن: أمرغن. القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٤) الرشف: المص. مختار الصحاح.

وكانَ طوال الدهر حال حيات متى سألوه وجهه يتهلل ولا خاب علمي من به الآن هكذا إلى الله في حاجات يُتوسل وأنشدنا لبعض الأدباء وأجاد:

أتيتك زائراً ووددت أنّي جعلتُ سوادَ عيني أمتطيه وما لي لا أسيرُ على الأماقي إلى قبر رسولُ الله فيه ومن أحسن ما قيل في ذلك قول فاطمة رضي الله عنها وقد أخذت قبضةً من تراب القبر فوضعتها على عينها وبكت وأنشأت تقول الله عنها على عينها وبكت وأنشأت تقول المناسة والمناسة والمناسقة والمناسة والمناسة والمناسة والمناسقة والمناسة والمناسقة والمناسقة والمناسة والم

ماذا على من شمَّ تُربَةَ أحمد أن لا يشمَّ مدى الزمان غواليا صُبتْ على الأيام صِرْنَ لياليا

ويقول: اللهم افتح على أبواب رحمتك وارزقني في زيارة نبيك ما رزقته أولياءك وأهل طاعتك، واغفر لي وارحمني يـاخير مسؤول، وليغتسـل قبل الدخول ويلبس أحسنَ ثيابه لحديث أشج عبد القيس، والاغتسال قياساً على مكة، ويلزم منه استحبابه لـزائر بيت المقـدس، وأما عنـد من يقـول بأفضلية المدينة فمن باب الأولى ويستحضر شرف المدينة بقلبه وأنها أفضل أرض الله وأشرفها بعد مكة عند قوم وعند قوم على الاطلاق، ويمتليء قلباً من هيبته ﷺ وتعظيمه وإجلاله كأنه يراه ويشاهده، فإذا دخل المسجد ـ بعد الدعاء المستحب عند دخول المسجد يصلى ركعتين في الروضة الشريفة، ثم يأتي القبر الشريف من ناحية قبلته فيقف عند محاذاة تمام أربعة أذرع من رأس القبر (الشريف) بعيداً منه بحيث يجعل القنديل على رأسه والمسمار الذي في الحائط (وهو مسمار من صُفر) محاذيه. هكذا نقله جماعة والذي وجدناه عياناً ومشاهدةً أنه من فضة والله أعلم. ويقف ناظراً إلى أسفل ما يستقبله من جدار القبر غاض الطرف في مقام الخشوع والإطراق والإجلال، ثم ليقل : السلام عليك يارسول الله، السلام عليك يانبي الله، السلام عليك ياخيرة الله من خلقه، السلام عليك ياحبيب الله، السلام عليك ياسيد المرسلين، السلام عليك ياختم النبيين، السلام عليك

يارسول رب العالمين، السلام عليك ياقائد المحجَّلين، السلام عليك يابشير، السلام عليك يانذير، السلام عليك وعلى أهل بيتك الطاهرين، السلام عليك وعلى أزواجك الطاهرات أمهات المؤمنين، السلام عليك وعلى أصحابك أجمعين، السلام عليك وعلى سائر الأنبياء والمرسلين وسائر عباد الله الصالحين، جزاك الله عنا يارسول الله أفضلَ ما جـزى نبياً ورسولًا عن أمته، صلى الله عليك كلما ذكرك الذاكرون وكلما غفل عن ذكرك الغافلون، وصلى الله عليك في الأولين والآخرين أكملَ وأفضلَ وأطيبُ ما صلى على أحد من الخلق أجمعين، كما استُنقذنا بك من الضلالة وبُصِّرْنا بك من العمى والجهالة، أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أنك عبده ورسوله وأمينَه وخيرتَه من خلقه، وأشهد أنك قد بلغت الرسالة وأديتُ الأمانة ونصحت الأمةُ وجاهدت في الله حق جهاده، اللهم آته نهايةً ما ينبغي أن يسأله السائلون وخُصَّهُ بالمقام المحمود والوسيلة والفضيلة، وبغاية ما ينبغي أن يأمله الآملون. ثم يدعو لنفسه وللمؤمنين والمؤمنات، ثم يتقدم نحواً من ذراع، ويسلم على أبي بكر الصديق رضي الله عنه، ثم نحواً من ذراع ويسلم على عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ويدعو الله تعالى ويسأله أن يجازيهما على نصرة رسوله على، والقيام بحقه، ثم يرجع إلى الموقف الأول قبالة وجه رسول الله عِلَيْ فيتوسل به في حق نفسه ويستشفع به إلى ربيه ويدعو لنفسه ولوالديبه ويجتهد في اكثبار الـدعياء والخشوع والتضرع والاخلاص والابتهال إلى الله تعالى، والتضرع والتوسل إلى رضوانه بالنبي ﷺ وجاهه وشفاعته، لحديث الضرير الذي جاءه وشكي إليه ذهاب بصره فأمره بركعتين ثم يقول: اللهم إني أسألك وأتوجُّه إليك بنبيك محمد على نبي الرحمة يامحمد: إني أتوجه بـك إلى ربي فتجلي لي بصري، اللهم فشفعه فيَّ وشفعني في نفسي. خرَّجه البيهقي في كتـاب الدعوات وإسناده متصل ورجاله ثقات، وحمديث أسماء في الخلعيات قالت: دخل علينا رسول الله عليه فقال: إذا كانت لأحدكم حاجة فليقل: الله الله ربي لا أُشرك به شيئاً ثلاث مرات ثم ليقل: اللهم إني توجُّهتُ إليك بنبيك نبي الرحمة، يامحد إني أتوجه بك إلى ربك وربي في قضاء هذه أن تقضيها. ومن تشفع بجاهه وتوسل بالصلاة عليه قضى الله حاجته، وأنجح قصده، وبلغ مراده، كثيرون وقد أفردوا ذلك في مصنف على حدة، وهذه من المعجزات الباقية على ممر الدهور والأعوام، وتعاقب العصور والأيام، ولو قيل: إن إجابات المتوسلين بجاهه عقيب توسلهم يتضمن معجزات كثيرة بعدد التوسلات لكان أحسن فلا يطمع حينئذ في عد معجزاته حاصر، فإنه ولو بلغ منها ما بلغ - حاصر قاصر وقد انتدب لها بعض الأعلام فبلغ ألفاً، وايم الله إنه لو أنعم النظر وأراد منها آلافاً ألفى.

ثم اعلم أن السلام على النبي على عند قبره أفضل من الصلاة، وقال الباجي: يدعو الله بلفظ الصلاة، والظاهر الأول لقوله على: ما من أحد يسلم على عند قبري. الحديث.

ومن الآداب: أن لا يدنو من القبر، ومنها: أن لا يرفع صوته بالتسليم ثم يقتصد، ومنها: أن لا يمس القبر (الشريف) بيده. نص عليه الإمام مالك رحمه الله، وأن لا ترفع الأصوات عند قبره ولا يخوض عنده في لهو ولا لغو ولا باطل ولا شيء من أمر الدنيا مما لا يليق بجلال قدره. وما كنت صانعه في حياته من احترامه وإجلاله والاطراق بين يديه وترك الخصام والخوض فيما لا ينبغي فاصنع فإن أبيت فانصرافك خير من مقامك، وإذا أراد الخروج فليودع القبر (الشريف) بمثل ما تقدم من التسليم الوسيلة والمقام المحمود والشفاعة العظمى، كما جعله رحمة للعالمين وهناه بما أعطاه، وزاده فيما منحه وأولاه، وتابع لديه مواهبه وعطاياه، واسعدنا شفاعته يوم نلقاه، وكافأه عنا وجازاه، واجزل مثوبته ورفع منزلته بما أداه إلينا من رسالته، وأفاض علينا من نصيحته، وعلمناه، إنه قريب

## فصل في كيفية الصلاة على النبي ﷺ وبيان ما وردت به السنة والآثار من العبارات المختلفة في ذلك

وقد قصد الحافظ الناقد أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن بن علي ابن عبد الرحمن النميري في أول كتابه - الإعلام - جميع الكيفيات الواردة عن النبي على وعن الصحابة رضي الله عنهم، وتبعه شيخنا أبو الحسن علي بن عبد الكافي في آخر كتابه شفاء السقام في زيارة خير الأنام، فنحوت نحوهما، وذكرت ما ذكراه مشفوعاً بفرائد وزوائد وبالله التوفيق، وهذه الألفاظ التي نذكرها كلها مروية عن النبي على .

ما ذكره الحافظ أبو عبد الله النميري وهي: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنـك حميد مجيـد. والسلام عليـك ورحمة الله وبركاته. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد اللهم اجعل صلواتك وبركاتك على محمد وعلى آل محمد، كما جعلتها على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى

أزواجه وذريته، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وأزواجه وذريته، كما باركت على إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد عبدك ورسولك كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد وعلى أل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم. اللهم صل على محمد عبدك ورسولك، كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد النبي الأمي، كما باركت على إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. وفي رواية: وآل إبراهيم في الموضعين، اللهم صل على محمد كما صليت على إبراهيم، اللهم بارك على محمد، كما باركت على إبراهيم، اللهم صل على محمد كما صليت على إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وآل محمد، كما باركت على إبراهيم إنك

حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمــد كمـا صليت على آل إبــراهيم، وبـارك على محمــد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل لعي محمد وعلى أل محمد، كما صليت وباركت على إبراهيم وعلى أل إبراهيم، وبارك على محمد إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد النبي الأمي وأزواجه أمهات المؤمنين وذريته وأهل بيته، كما صليت على آل إبراهيم أنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما صليت وباركت على إبراهيم وآل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم اجعل صلواتك ورحمتك وبركاتك على محمد وعلى آل محمد، كما صليت وباركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وارحم محمداً وآل محمد كما رحمت آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وآل محمد، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل بيته، كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل علينا معهم، اللهم بارك على محمد وعلى آل بيته، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد اللهم بارك علينا معهم، صلوات الله وصلوات المؤمنين على محمد النبي الأمي السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم وتحنن على محمد وعلى آل محمد، كما تحننت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم اجعل صلواتك وبركاتك على محمد النبي الأمي وأزواجه أمهات

المؤمنين وذريته وأهل بيته، كما صليت على إبراهيم إنك حميـد مجيد. اللهم اجعل صلواتك ورحمتك على محمد وأزواجه وذريته وأمهات المؤمنين، كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى أزواجه أمهات المؤمنين وذريته وأهل بيته، كما صليت على إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم. وفي رواية: كما باركت على إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم بارك على محمد وعلى أل محمد، كما باركت على إبراهيم وأل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم وترجّم على محمد وعلى آل محمد، كما ترجّمت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم وتحنّن على محمد وعلى آل محمد كما تحننت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم وسلم على محمد وعلى آل محمد كما سلّمتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. وهذه كلُها مرويةً عن النبي ﷺ بأسانيدها منها صحيحة ومنها غير ذلك.

ومما رُوي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه: إنَّ الله وملائكته يصلون على النبي: صلوات الله البر الرحيم والملائكة المقربين والنبيين والصديقين والشهداء والصالحين وما سبَّح لك من شيء يارب العالمين على محمد بن عبد الله خاتم النبيين وسيد المرسلين وإمام المتقين ورسول رب العالمين الشاهد البشير الداعي إليك باذنك السراج المنير وعليه السلام.

ومما روي عنه أيضاً ما رواه القاضي عياض عن سلامة الكندي قال: كان علي يعلمنا الصلاة على النبي على: اللهم داحي المدحوات(١) وبارىء

<sup>(</sup>١) أي باسط المبسوطات وهم الأرضون.

المسموكات(١) وباني المبنيات وجبار القلوب على فطرتها شقيّها وسعيدها، وباسط الرحمة للمتقين، اجعل شرائف صلواتك ونوامي بركاتك ورأفة تحننك على محمد عبدك ورسولك الخاتم لما سبق والفاتح لما أغلق والمعلن الحق بالحق، والدامغ (٢) لجيشات (٣) الأباطيل كما حُمَّل فاضطلع(٤) بأمرك بطاعتك مستوفزاً في مرضاتك بغير نكل(٥) في قدم ولا وهن في عدم، واعياً لوحيك حافظاً لعهدك، ماضياً على نفاذ أمرك حتى أورى(٦) قبساً لقابس، آلاء الله تصل بأهله أسبابه به هُدِيت القلوب بعد خوضات الفتن والاثم، وابهج موضحات الاعلام ومنيرات الاسلام ونائرات الأحكام فهو أمينك المأمون وخزان وفي لفظ: وخازن علمك المخزون، وشهيدك يوم الدين وبعيثك نعمة، ورسولك بالحق رحمة، اللهم افسح لي مفسحاً في عدنك (ويروى عدلك) واجزه مضاعفات الخير من فضلك مهنآت له غیر مكدرات من فوز ثوابك المأمون (ویروی المحلول) وجزیل (ويسروى وجزل) عطائك المعلول(٢) اللهم اعلى بناء البانين بناءه، وأكرم مثواه لـديك ونُـزْلُه(^) وأتمم لـه نوره، وأجـزه من ابتعائـك له مقبـول الشهادة ومرضى المقالة ذا منطق عدل وخطة فصل وحجة وبرهان عظيم. اللهم اجعلنا سامعين مطيعين وأولياء مخلصين ورفقاء مصاحبين، اللهم أبلغه منا السلام واردد علينا منه السلام.

<sup>(</sup>١) أي خالق المرفوعات وعنى بها السموات .

<sup>(</sup>٢) الدافع: المهلك.

<sup>(</sup>٣) جيشات: جمع جيشة وهي من جاش إذا ارتفع.

<sup>(</sup>٤) اضطلع: نهض به لقوته عليه.

<sup>(</sup>٥) النكل: الجبن والأحجام.

<sup>(</sup>٦) ورى الزند بالفتح يري وريا إذا خرجت ناره. الصحاح.

 <sup>(</sup>٧) المعلول: مأخوذ من العلل وهو الشرب الشاني بعد النهل وهو الشرب الأول ويريد العطاء
 بعد العطاء

 <sup>(</sup>٨) النزل هو الطعام الذي يهيأ للضيف وهو بضم النون وسكون الزاي وتضم أيضاً وهو المكان
 الذي يهيأ للنزول فيه

ومما روى عن غيره من الصحابة رضى الله عنهم وهو ابن مسعود (رضى الله عنه): اللهم اجعل صلواتك وبركاتك ورحمتك على سيد المرسلين، وإمام المتقين محمد عبدك ورسولك إمام الخير، وقائد الخير ورسول الرحمة، اللهم ابعثه مقاماً محموداً يغبطه الأولون والآخرون، اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم إنك حميد مجيد. اللهم اجعل صلواتك وبركاتك ورحمتك على سيد المرسلين وإمام المتقين وخاتم النبيين محمد عبدك ورسولك إمام الخير وقائد الخير، اللهم ابعثه يوم القيامة مقاماً محموداً يغبطه الأولون والآخرون وصل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم اجعل صلواتك وبركاتك على أحمد كما جعلتها على إبراهيم، اللهم اجعل صلواتك وبركاتك على محمد، كما جعلتها على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته ومغفرة الله ورضوان الله، اللهم اجعل محمداً أكرم عبيدك عليك وأرفعَهم عندك درجة، وأعظّمهم خطراً، وأمكنهم عندك شفاعة، اللهم آته في أمته وذريته ما تقرُّ به عينه واجزه عنا خير ما جزيت نبياً عن أمته واجز الأنبياء كلهم خيراً، والسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين، اللهم صل على محمد وعلى آله وأصحابه وأولاده وأهل بيته وذريته ومحبيه وتابعيه وأشياعه وعلينا معهم أجمعين ياأرحم الراحمين.

ومما نقل عن غير الصحابة من الأئمة السادة الأولياء، والأزمة القادة العلماء، فمنها: ما أخبرني العلامة أبو عبد الله محمد بن يوسف بن الحسن محدث مسجد رسول الله على مشافهة قال: نقل الإمام عمر بن علي اللخمي المالكي قال: أخبرني الشيخ الصالح موسى الضرير: أنه ركب في مركب في البحر المالح قال: وقامت علينا ريح تسمى الإقلابية قلَّ من ينجو منها من الغرق، فضج الناس خوفاً من الغرق، قال: فغلبتني عيناي فنمتُ، فرأيت النبي على وهو يقول: قل لأهل المركب يقولوا ألف مرة: اللهم صل

على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد صلاة تُنجيناً بها من جميع الأهوال والآفات، وتقضي لنا بها جميع الحاجات، وتطهرنا بها من جميع السيئات، وترفعنا عندك بها أعلى الدرجات وتبلغنا بها أقصى الغايات من جميع الخيرات في الحياة وبعد الممات. قال: فاستيقظت وأعلمت أهل المركب بالرؤيا فصلينا نحو ثلاثمائة مرة فَفَرَّجَ الله عنا هذا أو قريباً منه. قال أبو عبد الله: وأخبرني الشيخ الصالح الفقيه حسن بن علي بن سيد الكل المهلني الأسواني رحمه الله تعالى بهذه الصلاة وقال: من قالها في كل مهم ونازلة ألف مرة فرج الله عنه وأدرك مرامه، ويروى: أن من أراد أن يرى النبي في المنام فليقل: اللهم صل على محمد كما أمرتنا أن نصلي عليه، اللهم صل على محمد كما أمرتنا أن نصلي عليه، اللهم صل على محمد كما وترضى له، فمن صلى عليه بهذه الصلاة عدداً وتراً رآه في منامه، ويزيد معها: اللهم صل على روح محمد في الأرواح، اللهم صل على جسد محمد في الأجساد، اللهم صل على قبر محمد في القبور.

وكان أبو الحسن الكرخي صاحب معروف الكرخي يقول في صلاته: اللهم صل على محمد ملء الدنيا وملء الآخرة، وبارك على محمد ملء الدنيا وملء الآخرة، وبارك على محمد ملء الدنيا وملء الآخرة، قال بعضهم: لوحلف الإنسان أن يصلي أفضل الصلاة على النبي على يقول: اللهم صل على سيدنا محمد النبي الأمني وعلى كل نبي وملك وولي، عدد الشفع والوتر، وعدد كلمات ربنا التامات المباركات وقال بعضهم: بل يقول: اللهم صل على سيدنا محمد عبدك ونبيك ورسولك النبي الأهي، وعلى آله وأصحابه وأزواجه وذريته وسلم، عدد خلقك، وزنة عرشك، ورضا نفسك، ومداد كلماتك. وروينا بسند صحيح عن أبي الحسن الشافعي قال: رأيت النبي على فيما يرى النائم فقلت: يارسول الله بم جُزي محمد بن ادريس الشافعي رحمه الله؟ حين فقلت: يارسول الله بم جُزي محمد بن ادريس الشافعي رحمه الله؟ حين يقول في ذكر الصلاة عليك في كتاب الرسالة: وصلى الله على محمد كلما يقول في ذكر الصلاة عليك في كتاب الرسالة: وصلى الله على محمد كلما ذكره ذاكر وغفل عن ذكره غافل، قال: جزي أن لا يوقف للحساب يوم

القيامة. وروينا مثله عن ابن بُنان \_ بضم الباء الموحدة وبنونين بينهما ألف \_ قال: رأيت النبي على في النوم فقلت: يارسول الله محمد بن ادريس هل نفعته بشيء أو خصصته؟ قال: نعم سألت الله أن لا يحاسبه يـوم القيامـة، قلت: لم يارسول الله؟ قال: إنه كان يصلي عليَّ صلاة لم يصل عليَّ أحد مثلها، فقلت: كيف كان يصلي عليك؟ قال: كان يقول: اللهم صل على سيدنا محمد كلما ذكره الذاكرون، وصل على سيدنا محمد كلما غفل عن ذكره الغافلون. ونقل الرافعي رحمه الله تعالى في كتاب الايمان من الشرح الكبير عن إبراهيم المروزي من غير اعتراض عليه أنه لوقال: الأصلينُّ على النبي على أفضلَ الصلاة عليه فطريق البر أن يقول: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كلما ذكره الذاكرون، وكلما سها عنه الغافلون. وقال في باب الصلاة على النبي على: والاولى أن يقول: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، لما روى كعب بن عجرة رضي الله عنه: أن النبي ﷺ سُئِل عن كيفية الصلاة عليه فأمرهم بذاك. انتهى كلامه. وفيه أمور ذكرها صاحبنا الشيخ الإمام جمال الدين الأسنوي رحمه الله.

أحدها: أن النووي قد اختلف كلامه في الأكمل من أربعة أوجه، فإنه في الروضة قد تابع الرافعي على ما ذكره، ثم خالفه في الأذكار فقال ما نصه: والأفضل أن يقول: اللهم صل على محمد عبدك ورسولك النبي الأمي وعلى آل محمد وأزواجه وذريته، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد وأزواجه وذريته، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد. كما باركت على إبراهيم وغلى آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد انتهى لفظه بحروفه. فزاد: عبدك ورسولك في الصلاة خاصة، وزاد: الأزواج والذرية في الصلاة، وزاد: النبي الأمي في الصلاة والبركة، وقد ذكر في التحقيق والفتاوى كما ذكر في كتاب الأذكار إلا أنه لم يأت بالنبي

الأمي في المرة الثانية التي هي عقيب: وبارك على محمد، والذي ذكره في الروضة قد نقله في شرح المهذب عن الشافعي والأصحاب فقال: قال الشافعي رحمه الله والأصحاب: والأفضل كذا، وذكره إلى آخره إلا أنه أسقط على الداخلة على آل إبراهيم في الصلاة والبركة، وكذا نقل في المهذب مع أنه قد ورد اثباتهما في سنن البيهقي، وصححه ابن حبان والحاكم وإن كان بلفظ آخر، ثم قال النووي في شرح المهذب عقيب ما نقلنا عنه:

وينبغي أن يجمع بين ما في الأحاديث الصحيحة فيقول: اللهم صل على محمد عبدك ورسولك النبي الأمي وعلى آل محمد وأزواجه وذريته، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد وأزواجه وذريته، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد. هذا كلامه وليس هو مستوعباً لما ثبت في الأحاديث، ولا موافقاً لما ذكره في باقي كتبه فإنه أسقط قوله: عبدك ورسولك.

الأمر الثاني: لقائل أن يقول للشيخ محيي الدين (النووي): لم اخترت استحباب جميع ما ورد في الأحاديث بالنسبة إلى الصلاة على النبي ولم تجز ذلك بالنسبة إلى التشهد حتى تزيد الزاكيات بعد التحيات فإن مالكا (رحمه الله) رواها في الموطأ باسناد صحيح، وتزيد: العبد في آخره فتقول: وأشهد أن محمداً عبده ورسوله فإنها ثابتة في الصحيحين، وفي الكفاية: إن في استحباب ذلك في التشهد وجهين.

الأمر الثالث: إنما اشتهر زيادة سيدنا قبل محمد عند أكثر المصلين وفي كون ذلك أفضل من تركها نظر. قال في المهمات: وفي حفظي قديماً أن الشيخ عز الدين بن عبد السلام بناه على أن الأفضل سلوك الأدب أو امتثال الأمر فعلى الأول يستحب دون الثاني لقوله على أن قولوا اللهم صل على محمد.

الأمر الرابع: أن دعوى الرافعي أن كعب بن عجرة روى هذه الصيغة ليس له ذكر في الكِتب المطولة كسنن البيهقي وغيرها، وان كان أصل الحديث في الصحيحين، وأقرب لفظ إليه ما رواه البيهقي عن الشافعي رحمة الله عنه وهو: اللهم صل على محمد وآل محمد، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم، وبارك على محمد وآل محمد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد. وهو مخالف لما ذكره الرافعي من جهة إسقاط على أربع مرات، أعني مع آل محمد وآل إبراهيم في الصلاة والبركة. قلت: الكيفية التي ذكرها الرافعي مروية عن النبي على ثابتة وقد رواها ابن بشكوال وغيره، وهي الكيفية الخامسة من كيفيات الصلاة التي ذكرناها من أول الفصل ، قال الرافعي: قال الصيدلاني: ومن الناس من يزيد: وارحم محمداً كما رحمت على إبراهيم وربما يقولون: تَرحَّمْتَ على إبراهيم أي بالتاء، قال: وهذا لم يرد في الخبر وهو غير فصيح، فإنه لا يقال: رحمت عليه، وإنما يقال: رحمتُه، وأما الترحم: ففيه معنى التكلف فلا يحسن إطلاقه في حق الله تعالى، قال صاحب المهمات: فيه أمران أحدهما: أن هذه المسألة قد أسقطها النووي من الروضة، الثاني: إن قول الرافعي: أنه لا يقال: رحمت عليه غير مستقيم. قد نقل الطبري شارح التنبيه عن شيخه الصفاني أنه يقال: رَحِمْت عليه، وقال الغزالي: لا يجوز ترحم أعني بالتاء، وهو المراد من قول الرافعي: أنه لا يحسن، وقال النووي: إنه بدعة انتهى. قال مؤلفه محمد الفيروز أبادي حقق الله تعالى آماله: هذا تصحيف فاضح ووهم قبيح وتَقُـولٌ على الصفّاني ما لم يقله، والذي قاله الصفاني، إنما هو: رحمت بالتشديد، لا رحمت، فإنه حكي في التكملة ومجمع البحرين عن بعض أئمة اللغة المتقدمين أنه قال: قول الناس رحمت عليه: لحن وخطأ، وإنما الصواب: ترحمت عليه ترحيماً، هذه حكاية قول الصفّاني بحروفه، وأما رحمت بكسر الحاء المخففة فلم ينقله أحد من أئمة اللغة المشاهير فيما علمناه، وإن صح بـ نقل ففي غـاية الشنذوذ والضعف، كما قاله الرافعي رحمه الله تعالى فاعلمه، واختار

بعضهم من كيفيات الصلاة: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد صلاة دائمة بدوامك.

وبعضهم: اللهم ياربُ محمد وآل محمد صل على محمد وآل محمد، واجز محمداً صلى الله عليه وسلم ما هو أهله. وفي هذه الكيفيات دليل على أن الأمر فيه سعة من الزيادة والنقص، وأنها ليست مختصة بألفاظ مخصوصة وزمان مخصوص، لكن الأفضل الأكمل ما عَلَّمَناهُ النبيُّ عَلِيْتُ كما اسلفناه، وإذا عرفتُ ذلك فعليك بالاكثار منها والمواظبة عليها والجمع بين الروايات فيها، فإن الإكثار من الصلاة من علامة المحبة، فمن أحب شيئاً أكثر ذكره، وفي الحديث الصحيح: لا يكمل إيمان أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين. والمواظبة عليها من باب أداء شكره على الإنعام العميم، فإنه سبب شكره على الإنعام العميم، فإنه سبب نجاتنا من الجحيم وخلودنا في دار النعيم، وإدراك الفوز بأيسر الأسباب، ونيلنا السعادة من كل الأبواب، ووصولنا إلى المراتب السنية، والمناقب العلية بلا حجاب، ولقد منَّ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب(١) اللهم صل على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وأزواجه وذريته وأصحابه عـدد ما خلقت، وعـدد ما أنت خـالق، وزنة مـا خلقت، وزنة مـا أنت خالق، وملءَ ما خلقت، وملء ما أنت خالق، وملء سمواتك، وملء أرضك، ومثل ذلك، واضعاف ذلك، وعدد خلقك، وزنة عرشك، ومنتهى رحمتك، ومداد كلماتك، ومبلغ رضاك، وحتى ترضى، وإذا رضيت، وعددما ذكرك به خلقك في جميع ما مضى، وعدد ما هم ذاكروك فيمسا بقي في كل سنة وشهر وجمعة ويوم وليلة وساعة من الساعات، ونسم ونفس ولمحة ولحظة وطرفة من الأبد إلى الأبد، ابد الدنيا وابد الآخرة، واكثر من ذلك لا ينقطع أولاه ولا ينفذ أخراه.

<sup>(</sup>١) يشير إلى الآية

انشدني أبو عبد الله محمد بن يوسف(١) الشافعي رحمه الله:

يا أهل بيت رسول الله حبكم فرض من الله في القرآن أنزله كف اكم من عظيم القدر انكم من لم يصل عليكم لا صلاة له وانشدنا غير واحد مشافهة بمكة شرفها الله تعالى سنة خمس وخمسين وسبعمائة قالوا: انشدنا محمد بن أمين الافسهدي المغربي قال: انشدنا الأديب الحافظ أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد بن أبي بكر العطار الجزائري من جزائر بني مرغنة من أقصى بلاده افريقية لنفسه (في كتابه: ورد الدرر) على حروف الهجاء:

الشمس تخجـلُ وهـو منهـا أضـوأُ الـنـور منـه مـقـــَّــمُ ومـجَــزَّأُ قد زان ذاك النور إبراهيما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على المسك الفتيق الطيب صلوا على الورد المعين الأعذب صلوا على نورِ ثَوَى في يشرب صلوا عليه بمشرقٍ وبمغرب ما زال بالرسل الكرام كريماً صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على زهر الكمال النابت صلوا على طُودِ البهاء الثابت صلوا على من فاق نعت الناعت خير الورى من ناطق أو صامت وأعزهم نفساً وأطهر خيما(٢) صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على طيبِ يفوحُ ويمكثُ صلوا على من عهدُه لا يُنكث صلوا على من بالهدى يَتَحدثُ عنهُ الحقائق والمعارفُ تُورَثُ أضحى يعلمنا الهندى تعليما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على من نوره يتبلج صلوا على من عَرْفُهُ (٣) يتارج

أنوارُ أحمد حُسْنُها يتلألأ المصطفى بحُلَى الكمال يُحَلَّا

<sup>(</sup>١) من سورة الجمعة.

<sup>(</sup>٢) الخيم: بكسر الخاء، السجية والطبيعة: القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٣) العرف: بفتح العين وسكون الراء: الـريح الـطيبة أو المتنتنـة وأكثـر استعمـالها في الـطيبة. القاموس المحيط.

صلوا على من حاز مجداً يبهج للحضرة العلياء ليلا يَعْرُج وبها على العرش المجيد أقيما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على البدر المنير البلائح صلوا على صبح الرشاد الواضح صلوا على المسك الزكي الفائح صلوا على الهادي النبي الناصح الرشد فَهُم والهدى تفهيما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على من شرعه لا يُنسَخُ صلوا على من عهده لا يُفسَخُ صلوا على من بالثناء يُضَمَّخُ علياؤه بعُلَى الكمال تؤرَّخُ حاز المفاخر والكمال قديما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على الهادي لأعذب مورد صلوا على خير الأنام الأوحد صلوا على بدر التمام الأسعيد بمحمد فيزنا ومَنْ كمحمد؟ الله عظم قدره تعظيما صلواعليه وسلمواتسليما صلوا على مَنْ بالنبوة يُنْقذُ صلوا عليه وللسعادة يَحْبذُ صلوا على مَنْ حبه لا يُنْبذ أبصارُنا طُراً بأحمدَ لُوَّذ في موقف ينسى الحميم حميما صلوا عليه وسلموا تسليما صلو على البدر المنير الزاهر صلوا على الروض البهي الناضر صلو على المسك الفتيق العاطر صلوا على وَبل(١) العلوم الماطر وتنعموا بصلاتكم تنعيما صلواعليه وسلموا تسليما صلوا على نبور يبلوح ويببرزُ صلوا على مسك يفوح ويُحْرَز بمحمد حُلَلُ الكمال تُطرَّزُ وبمجده دُرر السيادة تُفرز قد نُظّمت لكماله تنظيماً صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على الدر الثمين الأنفس صلوا عليه فهو زين المجلس صلوا عليه فهو روض الأنفس ومنى الجليس ونزهة المستأنس

راق النفوس لنا وطاب شميما صلوا عليه وسلموا تسليما

<sup>(</sup>١) الوبل: المطر الشديد الضخم العطر. القاموس المحيط.

صلوا على المختار أفضل من مشى صلوا على النور الذي قد أدهشا صلوا على من بالمهابة يُلْحَظ صلوا على من بالهداية يلفظ صلوا على من بالنبوة يحفظ وبه نعمنا والجحيم تغيظ ورضاه هَبُّ لنا وطاب نسيما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على البدر المنير الطالع صلوا على الزهر الأنيق اليانع صلوا على الصبح المنير اللامع صلوا على المسك العبيق الرائع وردوه في وهج الهجير عميما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على النور الأعم السابع صلوا على البدر الأتم البازغ صلوا على المسك الزكي السالغ صلوا على الورد المعين السائع للواردين به غدا تسنيما(٢) صلوا عليه وسلموا تسليما

وردٌ لظمآن عليه تعطشا لمحمد عَرفُ القرنفل قد وشا يُبري الضّياء أبداً ويُروي الهِيما(١) صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على من بالكمال يُخَصّص صلوا على من نوره لا ينقص صلوا عليه على الدوام وأخلصوا ظلّ صفا بالأمن لا يَتَقَلّص شَمِلَ الورى طَرا وطاب عميما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على صبح تبلَّج بالرضا وقضى على ليل الضلالة فانقضى صلوا عليه وللنجاة تعرضا صبح تذهب نوره وتفضّضا وعلا وخيم ضوؤه تخييما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على من بالبهاء يخطُّط صلوا على وَرْد بمسك يُخْلَط للمصطفى بُسْطا الكرامة تُبْسط وله يواقيت السرى تُقسّط وبنوره اضحى الزمان وسيما صلوا عليه وسلموا تسليما

<sup>(</sup>١) الهيم: بالكسر الابل العطاش. القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) التسنيم: سنم الاناء إذا ملأه حتى صار فوقه كالسنام: لسان العرب.

صلوا على من بالتقرب يوصف صلوا على من بالمحبة يُعرف صلوا عليه به الكمال يزخرف صلوا عليه به العلا يتشرف الفخر فخم ذكره تفحيما صلواعليه وسلموا تسليما صلوا على مسك يطيب لناشق صلوا على الروض الأنيق الرائق صلوا على البدر الأتم الفائق إشراقه بسمغارب ومشارق باد تبسم حسنه تبسيما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على من قدره لا يُدرك صلوا على من باسمه يُتبرك صلوا على من حُبه لا يُترك صلوا على من للهدى يتحرك وبه تحلى ظاعناً ومقيما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على البدر الاتم الأكمل صلوا على الروض البهي الأجمل صلوا على الهادي النبي الأحفل المصطفى الأرقى لأنزه محفل فيه تقدم وحده تقديما صلواعليه وسلموا تسليما صلوا على زهر أنيق باسم رياه عطر معاطس ومناسم صلوا على عرف ذكي ناسم صلوا عليه فهونور مواسم أنواره قد تُمَّمُتْ تتميما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على من بالنبوة زُينا صلوا على من بالكمال تمكنا صلوا على هادٍ أبان وبيَّنا بمحمد فُزنا بإدراك المني في حبه أضحى الغرام غريما صلوا عليه وسلموا تسليما

للخلق أرسل رحمة ورحيمها صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على نور بطيبة قد ثوى فَعَلا وفاض على البسيطة فاحتوى صلوا عليه فليس ينطق عن هوى صلوا عليه فهو ينجي من هوى في موقف ينذر السليم سليما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على الهادي النبي الأنو بدر التمام وروضة المتنزه صلوا عليه له السيادة تنتهي أبداً بلثم ثراه فحر الأوجه

صلوا على نور تللاً واعتلى صلوا على صبح منير مُجتلى صلوا على مسك يخالط مَنْدلا() صلوا على دُر تـزان بـ الحُلى وبه المعالى خيمت تخييما صلوا عليه وسلموا تسليما صلوا على من نال مجداً عالياً وسَمَا وحاز مفاخراً ومعالياً صلوا على نور تبدَّى خالياً وبمدحه الرحمنُ زيَّن حالياً وإذا سما المخدوم زان خديما صلوا عليه وسلموا تسليما أنشدنا أبو سعيد محمد بن الهيثم:

ومن نظمه أيضاً:

أطلق لسانك بالصلاة على النبي الابطحي الهاشمي محمد واجعل شعارك ذاك تنج.به غداً ان النجاة تدخر يومك للغد

أدم الصلة على النبي المصطفى تخلص بذاك من الجحيم ونارها وتول اقبالا عليها كلما هتف المؤذن معلناً بشعارها فالفخر أجمعه له فتلقه من نوره الاسحار فوق منارها

أنشدنا الحافظ أبو سعيد العلائي كتابة إن لم يكن سماعاً عن الشيخ رضي الدين أبي إسحاق الطبري أنشدنا أبو اليمن بن عبد الوهاب بن عساكر لنفسه:

وتحظى بالشفاعة يوم تجفى ومالك من مقيل أو مُنيل

ألا إن الصلاة على الرسول شفاء للقلوب من الغليان فصل عليه ان الله صلى عليه ولا تكونَنْ بالبخيل فصل عليه قد صلت عليه ملائكة السماء وجبرائيل ألا ان الصلة عليه نور لذي الظلمات في اليوم المهول وتشقيل لميزان خفيف وتخفيف من الوزر الثقيل إذا صليت صلى الله عشرا بواحدة عليك على الرسول

<sup>(</sup>١) المندل هو العود الطيب الرائحة. المعجم الوسيط.

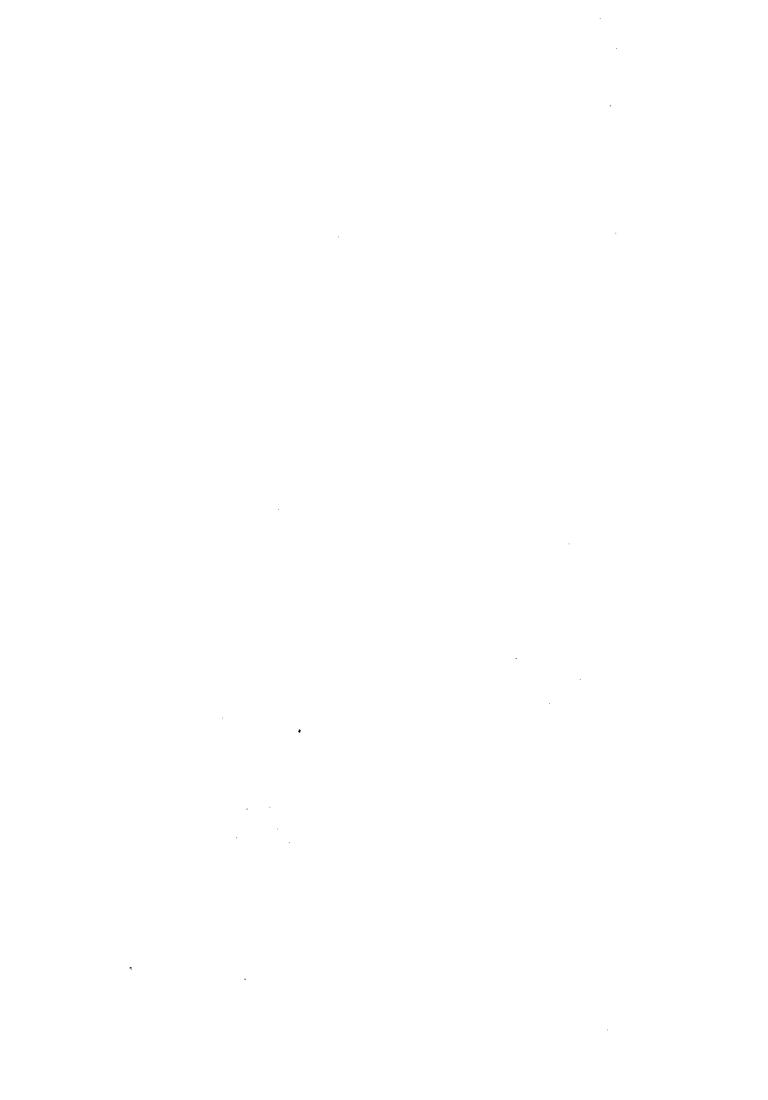
فأكثر أو أقل فأنت تجزى بذلك من كثير أو قليل وصل صلاة مشتاق اليه وداو بذكره سقم العليل فصلَ مدى النزمان على رسول كريم مصطفى بر وصول وصل على حبيب فاق فضلا مدى شأو الكليم مع الخليل فصلى الله أفضل ما يصلى عليه بالغداة وبالأصيل وأتاه الوسيلة مستجيبا وبلغه نهاية كل سؤل وأذلفه وشفعه لياوي إليه الناس في ظل ظليل وقوى شرعه وحمى حماه وأيده بواضحة الدليل وشرفه ولم يبرح شريف ليجمع جملة المجد الأثيل وزاد محله شرفأ وفخرأ بتفضيل وتنويل جزيل وخص علاه منه بطول عريض من مواهبه طويل وأوردنا عليه الحوض وفداً لنروي بالروي من سلسبيل وأنشدنا به إليه له:

وارفع له الدرجاتِ في رتب العلى فهو الذي للمرسلين إمامُ وأقمه بين يديك زلفي موقفاً للحمد ما لسواه فيه مقام وأنهل شفاعته وأورد حوضه من لو أته يزول منه أوامُ

فصل عليه تجز جزاء ضعف وتلق مضاعف الاجر الجزيل وأولى الناس أكشرهم صلاة عليه وأحرى بالقبول وأنجاهم من الأهوال عبد بها لَهِج لدى قال وقيل فكن لهجا بذكراه حفيا بلقياه ومنصبه الجليل وصل صلاة محتفل وسلم على ذي المجد والأصل الأصيل

يارب صل على النبي وآله صلواتنا ما والت الأيامُ وافضض ختوم سلامنا بجنابه كالمسك يَعبَق فُضّ عنه ختامً واحرس شريعته وأوضح سبلها تهدوا بها للسالك الأعلام وأدم كرامت وأعل مناره وأنله أعلى ما لديك يرام يستاقه ويعوقه علق به لزمانه وزمانة وسقامً فيه إليه غلة ما تشتفي إلا بلقياه وعَزَّ مرامُ وله عليه في الأصائل والضحى تُهدى إليه تحية وسلامُ وبه إلى تقبيل موطىء نعله وَجْدُ له بين الضلوع ضرام

اللهم صلى على سيدنا محمد سيد البشر عبدك ورسولك محمد المصطفى، وزده اللهم كرامة وتفضيلاً وشرفاً، واجعل شرعه المقفى لشرائع الرسل لا يزال مقتدى، وللأمم مقتفى، وأقمه المقام المحمود الذي خصصته به، محتفلا به ومحتفى، وار أهل الجمع زلفاه لديك، وكرامته عليك، مشفعاً مشفعاً، وأرنا وجهه وأوردنا حوضه، وارونا بكأسه التي من اشتفى بها فقد اشتفى، وشفعه فينا، ونجنا من النار بجاهه عندك، وبوئنا من الفردوس غُرفا، واغفر لمن أساء منا وظلم، واصفح عمن اعتدى واجترام، واعف عمن ذلَّ وهفا، وارحم تضرعنا إليك بالغداة والعشي نريد وجهك، لا تخيب رجاءنا فيك يامن تجاوز وعفا، واقبل تطوفنا ببيتك الحرام، وتردُّدنا بين الركن والمقام، وسعينا بين الصفا والمروة، سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين.



## خاتمة

في ذكر ما يتعلق بغار ثور وقصته وذكر ما امتاز به عن غيران الاطواد وكهوفها بتخصته.

ذكر أصحاب السِّير: أن رسول الله عَلَيْ لما أذن الله تعالى له بالهجرة ولم يُعلم أحداً، وكان أبو بكر رضى الله عنه رجلًا ذا مال، وكان استأذن رسولَ الله على في الهجرة، فقال له: لا تعجل لعل الله أن يجعل لك صاحباً، فطمع بأنه ﷺ يريد بذلك نفسه، فابتاع راحلتين فحبسهما في داره إعداداً لذلك، وكان ﷺ لا يخطىء أن يأتي بيت أبي بكر رضي الله عنه طرفي النهار، إما بكرة وإما عشية، حتى إذا كان اليوم الذي أذن الله تعالى فيه لرسوله على بالمهاجرة، أتى بيت أبي بكر رضى الله عنه بالهاجرة في ساعة كان لا يأتي فيها، فلما رآه أبو بكر رضي الله عنه قال: ما جاء برسول الله ﷺ هذه الساعة إلا أمر حدث! فلما دخل رسول الله ﷺ تأخر أبو بكر رضي الله عنه عن سريره، فجلس رسول الله ﷺ قالت عائشة: رضي الله عنها وليس عند أبي بكر إلا أنا وأختي أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها، فقال رسول الله ﷺ: أخرج عنا مَنْ عندك فقال: يانبي الله إنما هما بنتاي فداك أبي وأمي، قال: إنَّ الله تعالى قد أذن لي بالخروج والهجرة قالت: فقال أبو بكر: الصحبة يارسول الله قال: الصحبة قالت: فوالله ما شعرت قبل ذلك اليوم أن أحداً يبكي من الفرح حتى رأيت أبا بكر يومئذ، ثم قال يانبي الله إنّ هاتين الراحلتين كنت أعدهما لهذااليوم، فاستأجر عبد الله بن أريقط \_ رجل من بني الديل بن بكر كانت أمه امرأة من بني سهم بن

عمرو، وكان مشركاً \_ يدلهما على الطريق فدفعا إليه راحلتيهما، فكانتا عنده يرعاهما ليعادهما، ولم يعلم بخروج رسول الله على أحدٌ حين خرج إلا على بن أبي طالب وأبو بكر الصديق رضي الله عنهما، فأما علي فأخبره بخروجه وأمره أن يتخلف بعده بمكة حتى يؤدي عن رسول الله على الودائع التي كانت عنده للناس، فإنه لم يكن بمكة أحد عنده شيء يخشى عليه إلا وضعه عند رسول الله على، لما يعرف من صدقه وأمانته. فلما أجمع رسول الله ﷺ للخروج، أتى أبا بكر فخرجا من خوخة لأبي بكر في ظهر بيته، ثم عمدا إلى غار بجبل ثور بأسفل مكة فدخلاه، وأمر أبو بكر رضي الله عنه ابنه عبد الله أن يتسمع لهما ما يقول الناس فيهما نهاره، ثم يأتيهما إذا أمسى بما يكون في ذلك اليوم من الخبر، وأمر عامر بن فهيرة مولاه أن يسرعى غنمه نهاره ثم يسريحها عليها إذا أمسى في الغار، وكانت أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما تأتيهما بالطعام إذا أمست بما يصلحهما، فأقام رسول الله عنه، والغار ثلاثاً ومعه أبو بكر رضي الله عنه، وجعلت قريش فيه حين فقدوه مائة ناقة لمن يرده عليهم، وكان عبد الله بن أبي بكر يكون في قريش معهم يتسمع ما يأتمرون به وما يقولون في شأن رسول الله عَلَيْ وأبي بكر، ثم يأتيهما إذا أمسى فيخبرهما الخبر، وكان عامر بن فهيرة مولى أبي بكر رضي الله عنه يرعى في رعيان أهل مكة فإذا أمسى أراح عليهما غنم أبي بكر رضي الله عنه فاحتلبا وذبحا، فإذا غدا عبد الله بن أبي بكر من عندهما إلى مكة أتبع عامر بن فهيرة أثره بالغنم حتى يُعمى عليهم، حتى إذا مضت الثلاث وسكن عنهم الناس أتاهما صاحبهما الذي استأجراه ببعيريهما، وأتتهما أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما بسُفرتهما، ونسيت أن تجعل لها عصاما، فلما ارتحلا ذهبت لتعلق السفرة إذ ليس لها عصام فتحل نطاقها فتجعل لها عصاماً، ثم علقتها به فكان يقال لها: ذات النطاقين لذلك، فلما قرَّب أبو بكر الـراحلتين إلى رسول الله ﷺ قَرَّب له أفضلَهما، ثم قال: اركب فداك أبي وأمي، فقال رسول الله عَلَيْه: لا أركب بعيراً ليس لي، قال: هو لك يارسول الله بأبي أنت وأمي، قال: لا ولكن بالثمن الذي ابتعتهما به، قال: كذا وكذا، قال: قد أخذتهما بذلك، قال: هي لك يارسول الله، فركبا وانطلقا وأردف أبو بكر عامر بن فهيرة مولاه خلفه يخدمهما في الطريق، وقيل: لما أزمع للخروج أتاه جبريل (فقال) لا تبت في فراشك هذه الليلة فأمر علياً رضي الله عنه فبات مكانه وفي ذلك يقول:

وقيتُ بنفسي خيرَ من وطىء الحصى ومن طاف بالبيت العتيق وبالحجر رسول الله خاف أن يمكروا به فنجاه ذو الطول الاله من المكر وبات رسول الله في الغار آمنا مُوقى وفي حفظ الاله وفي ستر وبتأراعيهم وما يثبتونني وقد وطنت نفسي على القتل والأسر

وفي كون هذه الأبيات لعلي عندي نظر لقوله على: نَمْ فإنه لا يصيبك مكروه، ثم خرج عليهم وقد أخذ الله تعالى أبصارهم، وأمره جبريل أن يصطحب أبا بكر؛ واستأجرا عبد الله بن أريقط دليلاً وعامر بن فهيرة خادماً، فدخلا غاراً بثور فأمر الله العنكبوت فنسجت على بابه، وحمامتين وحشيتين فعششتا على بابه، فأقاما في الغار بضعة عشر يوماً، ثم خرج منه ليلة الاثنين لأربع ليال خلون من شهر ربيع الأول على ناقته الجدعاء. قالت أسماء: فمكثنا ثلاث ليال لا ندري أين وجهة النبي على حتى أنشد رجل من الجن من أسفل مكة أبياتاً من الشعر، وإن الناس ليتبعونه يسمعون صوته وما يرونه حتى خرج من أعلى مكة وهو يقول:

جزى الله ربُّ الناس خير جزائه رفيقين حلا(١) خيمتي أمِّ معْبَدِ هُما نـزلا بـالبـر ثم تـروحا فأفلح من أمسى رفيق مُحَمَد فيا لقُصَي مازوى اللهُ عنكم به من فعال لا تجازى وسُؤددِ(١) ليَهْن بني كَعْبِ مكانُ فَتاتهم ومقعدُها للمؤمنينَ بمرصدِ

<sup>(</sup>١) في ديـوان حسان ص (٨٦) ط المكتبة التجاريـة ١٣٤٧ هـ تعليق البـرقـوقي. «قـالا» وهي الاستراحة نصف النهار وإن لم يكن معها نوم.

<sup>(</sup>٢) في الديوان: به من فخار لا يباري وسؤدد ص ٨٧.

سُلُوا أَخْتَكُم عن شاتها وإنائها فإنكمُ إن تسألوا الشاةَ تَشْهِدِ دعاها بشاةٍ حائل فَتَحَلَّبت عليه ضريحاً ضُرَّةُ الشَّاةِ مُزْبد(١) فغادَرَها رَهْناً لديهاً لحالب يُرددها في مَصْدَرٍ ثم مَوْرد

قوله: خيمتي أم معبد: منصوب على النظرف، واللام في يالقصي: للتعجب، كاللام في ياللماء، وياللدواهي، والمعنى: تعالوا ياقصي ليتعجب منكم فيما أغفلتموه من حظكم، وأضعتموه من عزكم بعصيانكم رسول الله ﷺ، وإلجائكم إياه إلى الخروج من بين أظهركم، وقوله: مازوى الله عنكم: تعجب أيضاً أي: شيء أبعده الله ونحاه عن الخير والفضل، فتحلَّبتْ عليه ضريحاً: أي تحلبت له بلبن ضريح، والضر: الضرع، أو أصل الضرع أي تحلّبت ضرع الشاة بلبن مزبد، وقوله: فغادرها: أي فترك الشاة عندها مرتهنة بأن تدر. وذكر الإمام أبو سعيد عبد الملك بن أبي عثمان (النيسابوري) في كتابه \_ الشرف \_ عن ميمون بن مهران قال: كان أبو موسى الأشعري إذا خطب بالبصرة يوم الجمعة \_ وكان واليها - صلى على النبي على النبي على ثنى بعمر بن الخطاب يدعو له فيقوم ضبَّةُ ابن محصن العنزي فيقول: فأين أنت من ذكر صاحبه قبله؟ يعني أبا بكر، ثم قعد، فلما فعل ذلك مراراً كتب أبو موسى إلى عمر رضى الله عنهما (أن): ضبَّة (بن محصن) يطعن علينا ويفعل (كيت وكيت) فكتب عمر إلى ضبةً يأمره أن يخرج إليه، فبعث به أبو موسى الأشعري، فلما قدم ضبةً المدينة على عمر قال (له) الحاجب: ضبةُ العنزي بالباب، فأذن له، فلما أقبل قال: لا مرحبا بضبة ولا أهلًا، فقال: أما المرحب فمن الله، وأما الأهل فلا أهل ولا مال، فعلام يا أمير المؤمنين استحللت إنْهاضي من بلادي بلا جرم أتيته ولا جناية؟ فأطرق عمر طويلًا ثم قال عمر: هل أنت واهب ذنبي إليك؟ فقال: بلى فقال: قد غفر الله لك يا أمير المؤمنين قال:

<sup>(</sup>١) في الديوان: له بصريح ضرة الثناة مزبد والصريح هنا اللبن الخالص، (ومزبد) أي علاه الزبد وهو صفة لصريح.

ما أعصيت أميرك عليك؟ فأخبره الخبر، (أنه كان إذا ذكر النبي على ثني بك، فكنت أقول له: فأين أنت عن ذكر صاحبه قبله وفعله؟ فعاد عمر رضى الله عنه فبكي ثنم قال): أنت أوفق منه وأصوب، والله ليوم وليلة لأبي بكر خير من عمر وآل عمر منـذ يوم ولـد إلى أن يبعث، ألا أنبئـك بيـومـه وليلته؟ قال: بلى يا أمير المؤمنين قال: أما ليلته فإنه لما خرج مع رسول الله ﷺ متوجهاً إلى الغار جعل يمشى طوراً أمامه، وطوراً خلفه، وطوراً عن يمينه، وطوراً عن شماله، فقال: (عِلَيْ ) ما هذا من فعالك يا أبا بكر، قال: يارسول الله بأبي أنت وأمي، أذكر الرصد فأحب أن أكون امامَك، ولحـوق الطلب فبأحب أن أكـون خلفـك، وأحفظ الـطريق يمينـاً وشمالًا فقال: لا بأسَ عليك يا أبا بكر إن الله معنا، وكان رسول الله عليه غير مخَصَّر القدم(١) يطأ بجميع قدمه الأرض، وكان حافياً فحفى رسول الله عَلَيْ فحمله أبو بكر رضى الله عنه على كاهله حتى انتهى إلى الغار، فلما وضعه ذهب النبي ﷺ ليدخل (الغار) فقال أبو بكر: والذي بعثـك بالحق لا تدخله حتى ادخُله فأسبره قبلك، فدخل أبو بكر رضى الله عنه (فجعل) يلتمس بيده في ظلمة الليل الغار مخافة أن يكون فيه شيء يؤذي رسول الله عَلِيْ فلما لم ير فيه شيئاً دخل رسول الله عِلَيْ فكانا فيه، فلما أسفر بعض الأسفار رأى أبو بكر خرقاً في الغار، فألقمه قدمه حتى الصباح مخافة أن يخرج هامة أو ما يؤذي رسول الله على، فهذه الليلة، وأما اليوم فذكريوم قتاله لمن ارتد وقوله: لأضربنهم بسيفي ما بقي في يدي منه شيء إن منعوني عقالاً. وروى مجاهد عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان أبو بكر رضى الله عنه مع رسول الله عِنه في الغار، فعطش أبو بكر عطشا شديداً فشكا إلى رسول الله على ذلك، فقال له رسول الله على: اذهب إلى صدر الغار فاشرب منه، قال أبو بكر رضى الله عنه: فانطلقت إلى صدر الغار فشربت ماء أحلى من العسل وابيض من اللبن وأزكى رائحة من

<sup>(</sup>١) مخصر القدم: أي قدمه تمس الأرض من مقدمها وعقبها القاموس المحيط.

المسك، ثم عدت إلى رسول الله عِي فقال: شربت؟ فقلت: شربت يارسول الله فقال: ألا أبشرك! فقلت: بلى فداك أبى وأمى يارسول الله، فقال رسول الله ﷺ: إن الله تعالى أمر الملك الموكل بأنهار الجنان ان اخرق نهراً من جنة الفردوس إلى صدر الغار ليشـرب أبو بكـر منه، قـال أبو بكر رضي الله عنه: ولي عند الله تعالى هذه المنزلة؟ قال عِلْمُ: نعم وافضل، والذي بعثني بالحق نبياً لا يدخل الجنة مبغضك ولو كان لـ عمل سبعين نبياً. وقالت أسماء: لما خرج رسول الله ﷺ وأبو بكر أتانا نفرٌ من قريش فيهم أبو جهل بن هشام فوقفوا على باب أبي بكر فخرجتُ إليهم فقالوا: أين أبوك يابنت أبي بكر؟ قلت: لا أدري والله أين أبي، قالت: فرفع أبو جهل يده وكان فاحشأ خبيثاً فلطم خدي لـطمة طـرح منها قـرطي، قالت: ثم انصرفوا ولم أدر أين توجهوا، حتى بعد ثلاث سمعنا شعراً تغني به الجن كغناء الغراب، تعنى الأبيات المتقدمة (ص ١٧٧) ولما خرج بهما دليلهما عبد الله بن أريقط سلك بهما أسفل مكة فمروا بخيمتي أم معبد الخزاعية في قُدَيد، وكانت امرأة ندرة(١) جلدة تحتبي وتجلس بفناء الخيمة أو القبة، ثم تسقي وتطعم (من يمر بها) فسألوها تمرأ ولحماً ليشتروه فلم يصيبوا عندها شيئاً من ذلك، وإن القوم مرملون(٢) مسنتون(٣) فقالت: لـوكان عنـدنا شيء ما أعوزكم القـرى، فنظر النبي عِنْ الى شـاة في كسر خيمتها فقال: ما هذه الشاة يا أم معبد؟ فقالت: شاة خلَّفها الجهد عن الغنم، فقال: هل بها من لبن؟ فقالت: هي أجهد من ذلك، قال على: أفتأذنين لي أن أحلبها؟ قالت: نعم بأبي أنت وأمي إن رأيت بها حلبا، فأحلبها، فدعا النبي على بالشاة فمسح ضرعها، وذكر اسم الله تعالى قال: اللهم بارك لها في شاتها، فتفاجت ودرت واجترت، فدعا النبي عَلَيْ بإناء

<sup>(</sup>١) في المواهب: برزة وهي العفيفة الجليلة.

<sup>(</sup>٢) مرملون: أي محتاجون أو مساكين: القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٣) مسنتون: أصابتهم السنة: وهي القحط والجدب القاموس المحيط.

يربض الرهط(۱)، فحلب فيها ثجاً (۲) حتى علاه البها ويروى: البهال فسقاها فشربت حتى رويت وسقى أصحابه (فشربوا) حتى رووا وشرب آخرهم، وقال: ساقي القوم آخرهم شرباً، قشربوا جميعاً عَلَلاً بعد نَهَل (۱) حتى أراضوا، ثم حلب فيه ثانياً عوداً على بدء ثم غادره عندها، ثم ارتحلوا عنها بعد أن بايعها، فقل ما لبثت ان جاء زوجها أبو معبد أكثم بن أبي الجون يسوق أعنزاً عجافاً (٤) يتساوكن هزلاً ويروى: تساوق مجهن قليل لا نقي بهن، فلما رأى أبو معبد أعجب، وقال من أين كل هذا ياأُم معبد؟ والشاء عازب حيال ولا حلوب في البيت قالت: لا والله إلا أنه مر بنا رجل مبارك وكان من حديثه: كيت وكيت، قال: (والله إني لأراه صاحب قريش مبارك وكان من حديثه: كيت وكيت، قال: (والله إني لأراه صاحب قريش الذي يُطلَب)، صفيه لي يا أم معبد، قالت: رأيت رجلاً ظاهر الوضاءة (٥) أبلج الوجه (١٦)، أو متبلج الوجه، لم تُعبه ثجلة (١٠) في عينه دعج (١١)، وفي صغلة أو أشفاره (٢) وطف (١٥) وطف أو غطف، وفي صوته صحل (١٤) وفي عنقه

<sup>(</sup>١) يربض الرهط: أي يشبع الجماعة.

<sup>(</sup>٢) ثجا: أي حلبا قويا.

<sup>(</sup>٣) أي شربا ثانياً بعد الأول.

<sup>(</sup>٤) عجافا: جمع عجفاء وهي المهزولة.

<sup>(</sup>٥) الوضاءة: الحسن والنظافة مختار الصحاح.

<sup>(</sup>٦) أبلج الوجه: الوجه المشرق والمضيء.

<sup>(</sup>٧) ثجل: عظم بطنه واسترخيُّ.

<sup>(</sup>٨) أي معوجة.

<sup>(</sup>٩) الوسيم: الحسن.

<sup>(</sup>١٠) قسيما: الحسن أيضاً.

<sup>(</sup>١١) الدعج: سواد العين مع سعتها ـ القاموس المحيط.

<sup>(</sup>١٢) الشفر: واحد أشفار العين وهو الهدب حروف الأجفان ينبت فيها الشعر.

<sup>(</sup>١٣) الوطف: كثرة شعر العينين والحاجبين. مختار الصحاح.

<sup>(18)</sup> صحل صوته: إذا بح أو احتد. القاموس المحيط.

سطع (١)، وفي لحيته كثاثة، أزج (٢) أقرن (٣)، إذا صمت فعليه الوقار، وان تكلم سما وعلاه البهاء، أجمل الناس وأبهاه من بعيد، وأحسنه وأجمله من قريب، حلو المنطق أو المنظر، فصل لا نزر ولا هدر، كأن منطقه خرزات نظم ينحدرن (منه)، ربعة (لا تشنؤه)(٤) من طول، ولا تقتحمه عين من قصر، غصن بين غصنين، فهو أنضر الثلاثة منظراً، وأحسنهم قدراً، له رفقاء يحفون به، إنْ قال أنصتوا لقوله، وإن أمر تبادروا إلى أمره، محفود (٥) محشود(٦)، لا عابس ولا مفند(٧)، قال أبو معبد: هذا والله صاحب قريش الذي ذُكر لنا من أمره ما ذُكر بمكة، لقد هممت أن أصحبه ولأفعلن إن وجدتَ إلى ذلك سبيلًا، وأصبح صوتٌ بمكة عالياً بين السماء والأرض يسمعونه ولا يرون قائلة ينشد الأبيات المتقدمة (ص ١٧٧) فأجابه حسان بن ثابت رضى الله عنه:

لقد خساب قدومٌ زال عنهم نبيهُم وقُدِّس من يَسْرِي اليهم ويَغْتدي وإنْ قال في يوم مقالةً غائب فتصديقُها في ضحوة اليوم أو غد ليهن أبا بكر سنعادة جَلَّه بصحبته من يُسْعِدِ اللَّهُ يَسْعِد ويهن بنو كعب مكان فتاتهم ومقعلها للمؤمنين بمرصد

تسرحًلَ عن قدوم فزالت عقولُهم وحَلَ على قدوم بندورٍ مُجَلَّدِ وهل يستوي ضلالُ قوم تسفهوا عبمي وهداةً يهتدون بمُتهدِ نبيٌ يسرى ما لا يسرى الناسُ حولَهُ ويتلو كتابَ الله في كسل مشهد وقد نزلت منه على أهل يشرب ركاب هدى حلّت عليهم بأسعُدِ

<sup>(</sup>١) سطع: أي طول.

<sup>(</sup>٢) الزجج : دقة في الحاجبين وطول. مختار الصحاح.

<sup>(</sup>٣) أقرن: مقرون الحاجبين مختار الصحاح.

<sup>(</sup>٤) تشنؤه: تبغضه. مختار الصحاح.

<sup>(°)</sup> محفود: مخدوم. مختار الصحاح.

<sup>(</sup>٦) محشود: مطاع بخفون لخدمته. مختار الصحاح.

<sup>(</sup>V) مقند: كثير اللوم.

قال: فأصبح الناس قد فقدوا نبيهم في فأخذوا على خيمتي أم معبد حتى لحقوا بالنبي في قال ابن اسحاق: وبلغني أنه لما خرج في من مكة مهاجراً إلى الله تعالى يريد المدينة قال: الحمد لله الذي خلقني ولم أك شيئاً، اللهم أعني على هول الدنيا وبوائق ومصيبات الليالي والأيام، اللهم اصحبني في سفري واخلفني في أهلي وبارك لي فيما رزقتني، وعلى ذلك فذللني، وعلى صالح خُلقي فقومني، وإليك ربي فحببني، وإلى الناس فلا تكلني، ربَّ المستضعفين أنت ربي، أعوذ بك بوجهك الكريم الذي أشرقت له السموات والأرض، وكشفت به الظلمات وصلح عليه أمر الأولين والآخرين أن يحلَّ عليَّ غضبك وينزل بي سخطك، أعوذ بك من زوال نعمتك وفجأة نقمتك في تحويل عافيتك وجميع سخطك، لك العتبى عندى ما استطعت لا حول ولا قوة إلا بك.

قالت اسماء: لما خرج رسول الله على وخرج أبو بكر رضي الله عنه واحتمل ماله كله معه وكان خمسة آلاف درهم أو ستة آلاف، فانطلق بها معه قالت: فدخل علينا جدي أبو قحافة وقد كُفَّ بصره فقال: والله إني لأراه قد فجعكم بماله مع نفسه قالت: فقلت: كلا ياأبت إنه قد ترك لنا خيراً كثيراً، قالت: فأخذت أحجاراً فوضعتها في كوة البيت حيث كان أبي يضع فيها ماله، ثم وضعت عليها ثوباً ثم أخذت بيده فقلت: يا أبت ضع يدك على هذا المال فوضع يده عليه فقال: إن كان ترك لكم هذا فقد أحسن، وفي هذا بلاغ لكم، ولا والله ما ترك لنا شيئاً ولكني أردت أن أسكن الشيخ بذلك.

قال سراقة: لما خرج رسول الله ﷺ جعلت قريش فيه مائة ناقة لمن رده عليهم، قال: فبينا أنا جلس في نادي قومي إذ أقبل رجل منا حتى وقف علينا فقال: والله لقد رأيت ركبة ثلاثة مروا علي آنفا إني لأراه محمداً وأصحابه، قال: فأومأت إليه بعيني أن اسكتْ قلت: إنما هم بنو فلان يتبعون ضالةً لهم، قال: لعله ثم سكت، قال: فمكث قليلاً ثم قمت

فدخلت بيتي فأمرت بفرسي فقِيـدَ إلى بـطن الـوادي فـأمـرت بسـلاحي، فأخرجت من دبر حجرتي ثم أخذت قداحي التي استقسم بها فخرج السهم الذي أكره، وكنت أرجو أن أرده إلى قريش فآخذ المائة قال: فركبت على أثره فسقطت عنه، قال: قلت: ما هذا؟ فأخرجت قداحي فاستقسمت بها فخرج السهم الذي أكره، فأبيت إلا أن أتبعه، فركبت في أثره، فلمابدا لي القوم عثر بي فرسي، وذهبت يداه في الأرض، وسقطت عنه، قال: ثم انتزع يديه من الأرض وتبعها دخان كالإعصار، قال: فناديت القوم قلت: أنا سراقة بن مالك بن جعشم النظروني أكلمكم، فوالله لا أريتكم ولا يأتيكم مني ما تكرهون، فقال رسول الله ﷺ لأبي بكر: قبل له: ما تبتغي منا؟ قال: قلت: اكتب لي كتاباً يكون آية بيني وبينكم، قال: اكتب له يا أبا بكر قال: فكتب لي في عظم أو رقعة أو في خرقة، فألقاه إليَّ فأخذته فجعلته في كنانتي، ثم رجعتُ فسكت ولم أذكر شيئاً مما كان حتى إذا كـان يوم فتـح مكة خرجت ومعى الكتاب لألقاه فلقيته وهو على ناقته، فرفعت يدي بالكتاب فقلت: يارسول الله هذا كتابك لي أنا سراقة بن مالك بن جعشم فقال ﷺ: يومُ وفاء وبر أدنه فدنوت منه فأسلمت وفي لفظ: قال أبو بكر رضي الله عنه: طلبونا فلم يدركنا طلبهم غير سراقة على فرس له فقلت: هذا الطلب قد لحقنا يارسول الله، فقال على: لا تحزن إن الله معنا، فلما دنا فكان بيننا وبينه قيد رمحين أو ثلاثة، فقلت: هذا الطلب قد لحقنا يارسول الله وبكيت، فقال على: ما يبكيك؟ فقلت: أما والله ما على نفسى أبكي، ولكنني أبكي عليك، فدعا عليه رسول الله ﷺ فساخت فـرسه في الأرض إلى بطنها، فوثب عنها ثم قال: يامحمد قد علمت أن هذا عملك فادع الله تعالى أن ينجيني مما أنا فيه فوالله لأعْمِينَّ على من ورائي الطلب، وهذه كنانتي فخذ منها سهماً فإنك ستمر على إبلي وغنمي بمكان كذا فخذ منه حاجتك، فقال ﷺ: لا حاجة لنا في إبلك ولا في غنمك ودعا له ﷺ فقال: اللهم إن كان صادقاً فأنجه، فعند ذلك خرجت يدا فرسه، فانطلق راجعاً إلى أصحابه. وسار بهم عبد الله بن أريقط على الساحل

أسفل من عسفان ثم سلك بهما على أسفل أمج ثم استجار بهما على عارض الطريق بعد أن اجاز قديداً فسلك بهما الحرار ثم جاز بهما ثنية المنة ثم سلك بهما لقفاً ثم أجاز بهما مدلجة لقف ثم استبطن بهما مدلجة محاج ثم سلك بهما مرحج محاج ثم تبطن بهما مرجح من ذي العضوين ثم بطن ذي كبية ثم أخذ بهما على الجداحد ثم على الأجرد ثم سلك بهما ذا سلم من بطن اغدا مدلجه بعهن ثم علا العنابيد ثم أجاز بهما القاحة، ثم هبط بهما العرج وقد أبطأ عليهم بعض ظهرهم فحمل رسول الله عِين رجل من أسلم يقال له أوس بن حجر على جمل له يقال له: ابن الودي إلى المدينة، وبعث معه غلاماً يقال له: مسعود بن هنيد، ثم خرج بهما ابن الأريقط من العرج فسلك بهما ثنية العابر على يمين ركوبه، حتى هبط بهما بطن ديم، ثم قدم بهما قباء على عمرو بن عوف لا ثنتي عشرة ليلة خلت من ربيع الأول يوم الاثنين، حين اشتد الضحى وكادت الشمس أن تعتدل صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وأصحابه. وفي ذكر الغار وقصته يقول أبو بكر رضى الله عنه:

قال النبي ولم أجزع يوقرني ونحن في سَدَف (١) من ظُلمة الغار: لا تخش شيئاً فإنّ الله ثالثنا وقد توكل لي منه بإظهار وإنما كيد من نخشى بوادره كيد الشياطين كادته لكفار وأنت مرتحل عنهم وتاركهم إما غدواً وإما مدلجاً (٢) ساري وهــاجــر أرضهم حتى يكــون لهم حتى إذا الليل وارانا جوانبه سارَ الأريقط يهدينا وأنيقه يعسفن (٣) بالقوم بعثا تحت أكوار

والله مهلكم طُراً بما كسبوا وجاعل المنتهى منهم إلى النار بها قوم عليهم ذوو عز وأنصار وســد من دون من نخشى بـأستــار

<sup>(</sup>١) السدف: جمع السدفة وهي: اختلاط الضوء والظلمة معا: القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) أدلج: سار من أول الليل. مختار الصحاح.

<sup>(</sup>٣) عسف: عسف عن الطريق مال عنه، القاموس المحيط.

يـروي به مشـرق الأقطار معتـرمـاً ٣٠) فقال: كروا، فقلنا: إن كرتنا أو نخسف الأرض بالأحوى وفارسه فهيل لما رأى أرساغ مقربة فقال: هل لكم أن تبطلقوا فرسي وأصرف الحي عنكم إنْ لقيتهم فادعوا الـذي هو عنكم كف عـدوتنا فقــال قــولا رســول الله مبتهــلًا: فنجمه سالماً من شمر دعوتنا فأطلق الله إذ يدعو حوافره وقال أبو بكر رضى الله عنه في ذلك أيضاً:

فلما ولجت الغار قال محمد بربك إن الله ثالثنا الذي ولا تتحزن إنما الحزن فتنة وإثم على ذي النهية المتحرج فما زال فيما قال من كل خطة على الصدق يأتينا بأقوم معرج فقد زاد نفسي واطمأنت وآمنت به اليوم مالا في جواد ابن مدلج سراقة إذ يبغي علينا وانه فقال رسول الله: يارب أعنه فساخت بـه في الأرض حتى تغيبت

يعسفن عرض الثنايا بعد أطوالها وكل سهب(١) دقاق الترب موار(٢) كالسيد ذي اللبدة المستأسد الصادي من دونها لك نصر الخالق الباري فانظر إلى أربع في الأرض غوار قد سخن في الأرض لم يحفر بمحفار وتأخذوا موثقي في حفظ أسراري؟ وأن أعـور مـنـكـم كـل عـوّار يطلق جوادي فأنتم خير أبرار ياربً إن كان ينوي غير أخفار ومهره مطلقاً من كلم آثار وفاز فارسه من هول أخطار

ألم ترنى صاحبتُ أيمنَ صاحب على واضح من سنة الحق منهج أمنت فثق في كــل ممشى ومـولــج بشوابه في كــل مثــوي ومخــرج على أعوجي كالهراوة(٤) مدمج(٥) فمهما يشاء من مقطع الأرض يفرج حوافره في بطن واد مفجع

<sup>(</sup>١) السهب: الغلاة. القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) مور: تحرك وجاء وذهب. مختار الصحاح.

<sup>(</sup>٣) عرم: عرم الصبي أمه: رضعها القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٤) الهراوة: بالكسر: العصاة الغليظة، مختار الصحاح.

 <sup>(</sup>٥) دمج: دموجا دخل في الشيء واستحكم فيه القاموس المحيط.

فأغناه رب العرش عنا ورده ولولا دفاع الله لم يتعوج وقال أبوجهل لعنه الله حين سمع شأن سراقة:

بني مدلج إني أخاف سفيه كم سراقة يستغوي بنصر محمد عليكم به أن لا يفرِّق جمعكم فيصبح شتى بعد عز وسؤدد

يظن سفيه الحي جاء بشبهة على واضح من سنة الحق مهتدي وأنيَّ يكون الحق ما قال إذ عدا ولم يأت بالحق المبين المسلَّدِ ولكنَّه ولى غريباً بسخطة إلى يشرب منافيا بعُدَ مولدِ ولو أنه لم يأت يشرب هارباً الأشجاه وقع المشرفي المهند

فقال سراقة رضى الله عنه يجيب أبا جهل لعنه الله:

أبا حكم واللات لوكنت شاهداً لأمر جوادي إذ تسوخ قوائمه عليك فكيف القوم عنه فإنني أرى أمره يوماً سَتَبْدوا معالمه بأمر يودُّ النصر فيه ذوو النُّهي لو أن جميع الناس طُراً تُسَالمه

شهدت ولم تشكك بأن محمداً نبي وبرهان فمن ذا يكاتمه

صلوات الله وسلامه وتحياته وبركاته عليه، وعلى آله وأصحابه وأحبابه وأوليائه أبداً دائماً سرمداً.

وفي لفظ البخاري ومسلم(١): عن البراء بن عازب رضي الله عنهما قال: جاء أبو بكر رضي الله عنه إلى أبي في منزله فاشترى منه رَحْ للَّا فقال لعازب: أبعث معي ابنك يحمله معي إلى منزلي، فقال لي أبي: احمله فحملته، وخرج أبي معه ينتقد ثمنه فقال له أبي: يا أبا بكر (حـدثني) كيف صنعتما ليلة سريت مع رسول الله عليه؟ قال: نعم سرينا ليلتنا كلها حتى قام قائم الظهيرة وخلا الطريق فلا يمر فيه أحدٌ حتى رُفعتْ لنا صخرةٌ عظيمة طويلة، لها ظل لم تأت عليه الشمس بعد، فنزلنا عندها فأتيت الصخرة، فسويت بيدي مكاناً ينام فيه رسول علي (في ظلها)، ثم بسطت عليه فروة ثم

<sup>(</sup>١) انظر صحيح ملم (٢٣٦/٨).

قلت: نم يارسول الله وأنا أنفض لك ما حولك فنام، وخرجت أنفض ما حوله فإذا أنا براعي (غنم) مقبل بغنمه إلى الصخرة يريد منها الذي أردنا فلقيته فقلت: لمن أنت (يا غلام؟ فقال: لرجل من أهل المدينة، قلت: أفي غنمك لبن، قال: نعم، قلت أفتحلب لي؟ قال: نعم) فأخذ شاة فقلت (له): انفض الضرع من الشعر والتراب والقذي، قال: فرأيت البراء يضرب بيده على الأخرى ينفض، فحلب لي في قعب(١) معه كُثبة(٢) من لبن قال: ومعي إداوة أرتوي (٣) فيها للنبي عَلَيْة ليشرب منها ويتوضأ، قال: فأتيتُ النبي وَكُوهِ وَكُوهِ أَنْ اوقظه مِن نُـومه فـوقفت حتى استيقظ: وفي لفظ: فوافقته حتى استيقظ، فصببتُ على اللبن من الماء حتى برد أسفله، فقلت: يارسول الله أتشرب من هذا اللبن؟ قال: فشرب حتى رضيتُ (ثم) قال رسول الله عَلَيْ: ألم يأن للرحيل؟ قلت: بلي، قال: فارتحلنا بعد ما زالت الشمس واتبَّعنا سراقة بن مالك (قال): ونحن في جَلَد من الأرض فقلت: يارسول الله أتينا فقال: لا تحزن إن الله معنا، فدعا عليه رسول الله عَلِيْةٍ فارتطمت فرسه إلى بطنها فقال: إنى قد علمتُ دعوتكما على فادعوا لى، فالله لكما أن أرُدَّ عنكما الطلب، فدعا رسول الله ﷺ فنجا فرجع لا يلقى أحداً إلا قال: كفيتكم ما أحد ههنا، ولا يلقى أحداً إلا ردُّه ووفي لنا. وفي صحيح البخاري ومسلم وجمامع الترمذي عن أبي بكر رضى الله عنه قال: نظرت إلى أقدام المشركين ونحن في الغار وهم على رؤوسنا فقلت: يارسول الله لو أن أحدهم نظر إلى قدميه ابصرنا تحت قدميه، فقال ياأبا بكر ما ظنك باثنين الله ثالثهما. وفي لفظ للبخاري(٤) في هجرة الرسول عن عروة أن عائشة زوج النبي ﷺ قالت: لم أعقل أبوي قط إلا وهما يدينان الدين، ولم يمرُّ علينا يوم إلا ويأتينا فيه رسولُ الله ﷺ طرفي النهار

<sup>(</sup>١) القعب: هو قدح من خشب.

<sup>(</sup>٢) الكثبة: قدر الحلبة وقيل: هي بالقليل منه.

<sup>(</sup>٣) أرتوى: استقى.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٥/٥٧).

بكرة وعشية، فلما ابتلى المسلمون خرج أبو بكر رضي الله عنه مهاجراً إلى أرض الحبشة حتى إذا بلغ بَرْك الغماد لقيه ابن الدَغنّة وهو سيد القارة فقال: اين تريـد يا أبـا بكر؟ فقـال أبو بكـر رضي الله عنه: أخـرجني قومي فأريد أن أسيح في الأرض واعبدَ ربي، فقال ابنُ الدغنة: فإن مثلك لا يخرج ولا يُخرج، إنك تكسب المعدوم وتصل الرحم وتحمل الكلّ وتقوي الضعيف وتعين على نوائب الحق، فأنا لك جار فارجع واعبد ربك ببلدك، فرجع وارتحل معه ابن الدغنة، فطاف ابن الدغنة عشية في اشراف قريش فقال (لهم): إن أبا بكر لا يَخْرج مثله ولا يُخْرَج، اتُخْرِجُون رجلًا يكسب المعدوم ويصل الرحم ويحمل الكل ويقري الضيف ويعين على نوائب الحق! فلم تُكذِّبْ قريش بجوارِ ابن الدغنة، وقالوا لابن الدغنة: مرْ أبا بكر فليعبد ربه في داره، فليصلِّ فيها وليقرأ ما شاء ولا يؤذينا بـذلك ولا يستعْلِن به، فإنا نخشى أن يفتن نساءنا وأبناءنا، فقال ذلك ابن الدغنة لأبي بكر رضي الله عنه، فلبث أبو بكر رضي الله عنه كذلك يعبد ربه في داره ولا يَسْتَعْلَنُ بِصِلاتِه ولا يقرأ في غير داره، ثم بـدا لأبي بكـر رضي الله عنـه فابتنى مسجداً بفناء ذاره وكان يصلي فيه ويقرأ القرآن، فيشرف(١) عليه نساء المشركين وابناؤهم (وهم) يعجبون منه وينظرون إليه، وكان أبو بكر رضى الله عنه رجلًا بكاءً لا يملك عينيه إذا قرأ القرآن، وأفزع ذلك ابناء(٢) قريش من المشركين، فأرسلوا إلى ابن الدغنة فقدم عليهم، فقالوا: إنا (كنا) اجرنا أبا بكر بجوارك على أن يعبد ربه في داره، فقد جاوز فابتني مسجداً بفناء داره فأعلن بالصلاة والقراءة فيه، وإنا قد خشينا أن يفتن نساءنا وابناءنا، فإنه، فإنْ أحب أن يقتصر على أن يعبد ربه في داره فعلَ، وإن أبي إلا أن يعلن بذلك فاسأله أن يرد اليك ذمتك، فإنا قد كرهنا أن نُخْفِرك ولسنا مقرين لأبي بكر الاستعلان، قالت عائشة رضى الله عنها: فأتى ابن الدغنة

<sup>(</sup>١) في البخاري: فينقذف عليه نساء.

<sup>(</sup>٢) في البخاري: أشراف قريش،

لأبي بكر رضي الله عنه فقال: قد علمت الذي عاقدت لك عليه فإما أن تقتصر على ذلك وإما أن ترجع إلي ذمتي، فإني لا أحب أن تسمع العرب أني أُخْفُ رتُ في رجل عقدت له، فقال أبو بكر رضي الله عنه: فإني أردًّ إليك جوارك وارضى بجوار الله (عز وجل) والنبي ﷺ يومئذ في مكة، فقال النبي على للمسلمين: إني أريت دار هجرتكم ذات نخل بين لابتين وهما الحرتان، فهاجر من هاجر قِبَلَ المدينة ورجع عامة من (كـان) هاجـر بأرض الحبشة إلى المدينة، وتجهز أبو بكر رضي الله عنه قِبَلَ المدينة، فقال له رسول الله ﷺ: على رِسْلُك فإني أرجو أن يؤذن لي، فقال أبو بكر رضي الله عنه: وهل ترجو ذلك بأبي أنت وأمي؟ قال: نعم، فحبس أبو بكر رضى الله عنه نفسه على رسول الله ﷺ ليصحبه، وعَلَفَ راحلتين كانتا عنده ورقَ السمر وهو: الخَبْط أربعة أشهر، قال ابن شهاب: قال عروة: قىالت عائشة رضي الله عنها: فبينما نحن يوماً جلوسٌ في بيت أبي بكر رضى الله عنه في نحر(١) الظهيرة قال قائل لأبي بكر رضى الله عنه: هذا رسول الله ﷺ، متقنعاً في ساعة لم يكن يأتينا فيها، فقال أبو بكر رضي الله عنه: فداء له أبي وأمي، والله ما جاء به في هذه الساعة إلا أمر، قالت: فجاء رسول الله ﷺ فاستأذن فأذن لـ ه فدخــل، فقال النبي ﷺ لأبي بكر رضي الله عنه: أخرج من عندك فقال أبو بكر رضي الله عنه: إنما هن أهلك بأبي (أنت) وأمي يارسول الله، فقال (عليه) فإني قد أُذن لي في الخروج، فقال أبو بكر رضى الله عنه: الصحبة بُـأبي أنت وأُمي يارسـول الله، قال رسول الله عنه: نعم، قال أبو بكر رضي الله عنه: فخذ بأبي أنت وأمي يارسول الله إحدى راحلتيُّ هاتين، قال ﷺ (بل) بالثمن. قالت عائشة: فجهزناهما أحث (٢) الجهاز، وصنعنا لهما سفرة (٣) في جراب،

<sup>(</sup>١) نحر الظهيرة: أول الزوال أشد ما يكون من حرارة النهار.

<sup>(</sup>٢) أحث: أسرع.

<sup>(</sup>٣) السفرة: الزاد والذي يصنع للمسافر.

فقطعت أسماء بنت أبي بكر قطعة من نطاقها فربطت به على فم الجراب، فبذلك سميت بذات النطاقين، قالت (عائشة): ثم لحق رسول الله على وأبو بكر رضي الله عنه بغار في جبل تور(١) فمكثا(٢) فيه ثلاث ليال يبيت عندهما عبد الله بن أبي بكر وهو غلام شاب ثقف(٣) لقن(٤) فيدلج ٥٥ من عندهما بسحر فيصبح مع قريش بمكة كبائت، فلا يسمع أمراً يُكادانِ بـ إلا وعاه حتى يأتيهما بخبر ذلك حين يختلط الظلام، ويـرعى عليهما عـامر بن فَهيرة مولى أبي بكر منحة من غنم فيريحها عليهما حين تذهب ساعةً من العشاء فيبيتان في رسل، وهو لبنُ منحتِهما ورضيفهما حتى ينعق(١) بهما عامر بغلس(٧) يفعل ذلك كل ليلة من تلك الليالي الثلاث، واستأجر رسول الله ﷺ وأبو بكر رجلًا من بني الديل وهو من بني عبد بن عدي هادياً خرِّيتاً، والخِرِّيْتُ: الماهر بالهداية، قد غمس حلفاً في آل العاص بن وائل السهمي، وهو على دين كفار قريش فأمناهُ فدفعا إليه راحلتيهما، وواعداه غار ثور بعد ثلاث ليال، فأتاهما براحلتيهما صبح ثلاث وانطلق معهما عامر ابن فهيرة والدليل فأخذ بهم طريق السواحل. هذه القطعة هكذا ذكرها البخاري عن عروة مرسلة وذكرها غيره مسندة عن عروة بن الزبير عن أبيه أنه لقى رسول الله ﷺ الحديث.

وفي كتاب الوشاح لأبي بكر بن دريد: أن الذين بيتوا على رسول الله على على رسول الله على على على على في هجرته خمسة عشر رجلًا، فصادفوا عليا رضي الله عنه نائماً على فراشه منهم:

<sup>(</sup>١) ثور: جبل بمكة.

<sup>(</sup>٢) وفي البخاري فكمنا.

<sup>(</sup>٣) ثقف: صار حاذقاً خفيفاً: مختار والصحاح.

<sup>(</sup>٤) لقن: صار فهيما.

<sup>(</sup>٥) دلج: سار من أول الليل وأدلج - بشديد الدال - سار من آخر الليل: مختار الصحاح.

<sup>(</sup>٦) النعيق: صوت االراعي بغنمه مختار الصحاح.

<sup>(</sup>Y) الغلس: بفتحتين ظلمة آخر الليل.

أبو جهل بن هشام، والحكم بن العاص، وعقبة بن أبي معيط، وأبو لهب، وأُبَيْ بن خلف، ذكرهما ابن سعد، والنضر بن الحارث، وأمية بن خلف، وابن العيطلة، وزمعة بن الأسود، وطعيمة بن عدي، ونبيه ومنبه أبناء الحجاج.

وقال ابن اسحاق: جاءهم ابليس لعنه الله في صورة شيخ نجدي، وإن أبا جهل لعنه الله لما أشار بقتله على قال النجدي هذا هو والله الرأي وأنشد:

الرأي رأيان رأي ليس نعرف هاد ورأي كنصل السيف معروف يحكون أوله عز وتسريف

فلما تفرقوا على الرأي الذي أشار إليه اللعينان أتى جبريل إلى النبي على فراشك الذي كنت تبيت عليه، فلما كان الذي كنت تبيت عليه، فلما كان اعتمة من الليل اجتمعوا على بابه يرصدونه حتى ينام فيثبون عليه، فلما رأى رسول الله على مكانهم قال لعلي رضي الله عنه: أنَّمْ على فراشي وتسجَّ ببردي هذا الحضرمي الأخضر، فنم فيه فإنه لن يخلص إليك شيء تكرهه منهم، وكان رسول الله على ينام في برده ذلك إذا نام. قال: وخرج عليهم رسول الله ﷺ ولا يرونه فجعل يثيـر التراب على رؤوسهم وهـو يتلو. (يس والقرآن الحكيم إلى قوله: فأغشيناهم فهم لا يبصرون) قال السيلهي: وأما سبب منعهم من التهجم على عليّ في الدار مع قصر الجدار وأنهم إنما جاؤوا لقتله، فذكر بعض أهل السير: أنهم لما هموا بالولوج عليه صاحت امرأة من الدار، فقال بعضهم لبعض إنها لكنة في العرب أن يتحدث عنا أنّا تسورنا الحيطان على بنات العم وهتكنا ستر حرمنا، وفي قـراءة الآيات من (يس) سر يوضحه ما روى الحارث بن أبي أمامة في مسنده: أن النبي ﷺ ذكر في فضل (يس) أنها إنْ قرأها خائف أمِنَ، أو جائعٌ شبع، أو عار كسي، أو عاطش سقي، أو سقيم شفي. الحديث. وقال ابنُ دحية: كانوا مائة رجل، قال: ويظهر لي أن خروجه ﷺ من مكة مع أبي بكر رضي الله عنه كان نهاراً لما قالته عائشة رضي الله عنها يعني الحديث إنه أتانا في حر الظهيرة انتهى. وليس فيه ما يدل على خروجهما نهاراً، وإتيانه على في الظهيرة إنما كان لإعلامه بذلك ليتجهز للخروج، وقولُ عائشة رضي الله عنها: فجهزناهما، فيه ما يدل على أنه لم يكن خروجهما في ذلك الوقت، والحالُ أيضاً يقتضي أن يكون خروجهما ليلا يؤيده ما قاله سعد في الطبقات: تغشّى علي رضي الله عنه ببرد حضرمي أحمر وصار النبي الى منزل أبي بكر رضي الله عنه فكان فيه إلى الليل، ثم خرج هو وأبو بكر فمضيا إلى الغار، ويوؤيده أيضاً ما يأتي ذكره من عند ابن عقبة قريباً إن شاء الله تعالى.

وقال السهيلي: وإنما قال إبليس لعنه الله تعالى لهم: إنه من أهل نجد لأنهم قالوا لايدخلنَّ معكم في هذه المشورة أحد من أهل تهامة لأن هواهم مع محمد على فلذلك تمثل نجديا ولأن نجدا منها يطلع قرن الشيطان كما روي في الحديث، ولم يبارك عليها كما بارك على اليمن والشام.

قال ابن اسحاق: وأتاهم آت ممن لم يكن معهم فقال ما تنتظرون؟ قالوا: محمداً، قال: خيبكم الله تعالى قد والله خرج عليكم محمد، ثم ما ترك منكم رجلًا إلا وضع على رأسه تراباً ثم جعلوا يتطلعونه، فيرون علياً فيقولون: والله إن هذا لمحمد نائم، فلم يبرحوا كذلك حتى أصبحوا فقام على من الفراش.

وفي الإكليل: وفي ذلك يقول بعض الشعراء:

ونفسك لم تبخل بها عن محمد وجدت بها من بعده للصوارم عشية لم تبرع فراش محمد وأحمد عنه رائم غير نائم وقال ابن عقبة في مغازيه: مكث رسول الله على بعد الحج بقية في الحجة والمحرم وصفراً، ثم إن مشركي قريش أجمعوا على قتله فخرج هو وأبو بكر في جوف الليل. قالت عائشة رضى الله عنها: فجهزناهما أدنى

الجهاز، وكان ذلك بعد العقبة بشهرين وأيام بويع في وسط أيام التشريق، وخرج من مكة لهلال ربيع الأول.

وفي الاكليـل من حـديث عمـرو بن مـرة عن أبي البختـري عن علي رضي الله عنه:

إِنْ النَّبِي ﷺ قال لجبريل ﷺ: من يهاجر معى؟ قال أبو بكر رضي الله عنه. ومن حديث أبي داود الطيالسي قال: حدثنا سلمة بن علقمة عن داود بن أبي هند عن أبي حرب بن أبي الأسود عن طلحة البصري قال: قال رسول الله على: لبثت مع صاحبي يعني أبا بكر رضي الله عنه في الغار بضعة عشر يوماً وما لنا طعام إلا ثمر البرير، قال أبو داود: البرير: الأراك، وقد قدمنا من عند البخاري وموسى بن عقبة: أنهما مكثا في الغار ثـلاثاً، وهذا القول راجح لإجماع أهل التاريخ عليه، ويحتمل أن يكون كبلا القولين صحيحا، ووجه الإجماع والطباق مختفين من المشركين في الطريق والغار بضعة عشر يوماً. وفي لفظ عن ابن عباس (رضى الله عنهما) مكث رسول الله على بعد صدر الحج بقية ذي الحجة والمحرم وصفر، ثمَّ إن مشركي قريش أجمعوا على أن يأخذوا رسول الله ﷺ فيقتلوه أو يحبسوه أو يخرجوه. وفي لفظ: اجتمعوا في دار الندوة يتشاورون في أمره ﷺ ولم يتخلف أحد منهم من أهل الرأي والحِجَى، فأخبره الله عز وجل بمكرهم من النهار فخرج إلى الغار، ورقد عليٌّ رضى الله عنه على فراشه، فسأل أبو بكر عليا رضي الله عنهما فأخبره بمذهبه، فخرج يطلبه حتى أصبحا في الغار، وبعث علي بن أبي طالب، رضي الله عنه عامر بن فهيرة ـ يعني بزاد \_ وكان أميناً مؤتمناً فأتاهم به ومكثا في الغار يومين وليلتين، وأتاهم على رضي الله عنه بالرواحل والدليل من آخـر الليلتين من سوى التي خـرج فيها .

وعن مصعب المكي في ما رويناه عنه بسند جيد من طريق أبي بكر البيهقي قال: أدركت أنس بن مالك وزيد بن أرقم والمغيزة بن شعبة (رضي

الله عنهم) فسمعتهم يحدثون: إن رسول الله عنهم) فسمعتهم يحدثون: إن رسول الله عنهم شجرة فنبتت في وجه النبي ﷺ فسترته، وأمر الله تعالى حمامتين وحشيتين فوقفنا بفم الغار، وأقبل فتيان قريش، من كل بطن رجلً بعصيهم وهراويهم وسيوفهم، حتى إذا كانوا من النبي على بقدر أربعين ذراعاً، تعجل رجل منهم لينظر في الغار فرأى الحمامتين بفم الغار فرجع إلى أصحابه فقالوا له: مالك لم تنظر في الغار؟ فقال: رأيت حمامتين بفم الغار فعلمت أنه ليس فيه أحد، فسمع النبي ﷺ ما قال فعلم أن الله تعالى قد ذرأ عنه بهما، فدعا لهما على البركة، وتمت عليهما وترض جزاءهما وانحدرا في الحرم. وفي كتاب شرف المصطفى التصنيف الكبير لعبد الملك بن محمد النيسابوري من حديث ابن عباس: استأجر المشركون رجلًا يقال له كرز بن علقمة الخزاعي فقف لهم الأثر، حتى أتى بهم إلى ثور وهو بأسفل مكة فقال: انتهى إلى ههنا أثره فما أدري أخذ يميناً أم شمالاً أم صعد الجبل!، فلما انتهوا إلى فم الغار قال قائل منهم: ادخلوا الغار، قال أمية بن خلف: ما أريكم إلى الغار إن عليه لعنكبوتاً كان قبل ميلاد محمد على ثم جاء فبال في صدر الغار حتى سال بولـه بين يدي النبي ﷺ وأبي بكـر رضي الله عنه فنهى النبي عَلَيْ عن قتل العنكبوت وقال إنها جند من جنود الله عز وجل.

ومن حديث محمد بن ابراهيم التيمي عن أبيه: لما دخل رسول الله به الغار دعا شجرة كانت على باب الغار فقال إئتني فأقبلت حتى توقفت على باب الغار. قال وكان الذي بال مستقبل الغار عقبة بن أبي معيط. وفي كتاب الدلائل للسرقسطي: لما دخل رسول الله به الغيار أنبت الله تعالى على بابه الراءة وهي شجرة معروفة. قال أبو حنيفة رحمه الله تعالى: اغلاف الشجر ويكون مثل قامة الإنسان ولها زهر أبيض يجتنى منه النجاد، وقيل: هي شجرة أم غيسلان. قال السهيلي: وحمام الحرم من نسل الحمامتين.

وأما الحديث الذي تقدم من عند البخاري ومسلم عن أنس رضي

الله تعالى عنه أن أبا بكر رضي الله تعالى عنه قال: ونحن في الغار يارسول الله الله يارسول الله الله عنه فقال رسول الله عنه: ياأبا بكر ما ظنك باثنين الله ثالثهما؟ ففيه فوائد وفرائد نشير إلى ذكر بعضها:

منها بيان فضل أبى بكر الصديق رضى الله تعالى عنه حيث قرنه النبي عَلَيْ بنفسه وقال: ما ظنك باثنين الله ثالثهما، ومعناه تالثهما بالحفظ والعصمة والنصرة والمعونة والتسديد، وهي داخل في قوله تعالى ﴿إن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون (١) وقال العلماء هو معنى قوله تعالى: ﴿إِذْ يَقُولُ لَصَاحِبُهُ لَا تَحَرِّنَ إِنَّ اللَّهُ مَعْنًا ﴾ (٢). ومنها عظم قدر النبي ﷺ وارتفاع شأنه وتعالى رتبة مكانه عن التأثر بنوائب الدنيا والتغير بجنابتها ومتاعها حيث اهتم أبو بكر رضي الله عنه بوصولهم إلى باب الغار متبعين لأثرهما خاف من اطلاعهم عليهما ولم يهتم ولم يبال ولم يكترث رسول الله ﷺ وثبت حباس أبي بكر رضي الله تعالى عنه وأزال عنه روعتـه وطمن نفسه، على أن المفسرين ذكروا أن كثرة خوف أبي بكر رضي الله تعالى عنه إنما كان لرسول الله ﷺ لا لنفسه. ويروى أنه لما خاف الطلب قال: يارسول الله إن قُتِلتُ فأنا رجل واحد وإن أصبت هلكت الأمة حكاها أبو قاسم الرافعي، وفيه بيان عظيم تـوكل النبي ﷺ حتى في هـذا المقام. قال الشيخ أبو زكريا النووي رحمه الله تعالى وفيه فضيلة لأبي بكر رضي الله عنه وهي من أجَلَ مناقبه والفضيلة من أوجه أحدها هذا اللفظ المعطى تكريمه وتعظيمه، وثانيها بذله نفسه ومفارقته أهله وماله ورئاسته في طاعة الله ورسوله وملازمة النبي عَلَيْ ومعاداة الناس فيه، وثالثها جعل نفسه وقاية عنه، ورابعها تخصيص الله تعالى اياه في أمر نبيه ﷺ باستصحابه دون غيره من سائر الناس وغير ذلك. ومن فوائد هذا الحديث بيان كراهة المكث بين الكفار والفجار والفسَّاق والذين لا يتدينون بالحق ولا يمكن حملهم عليه.

<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية (١٢٨).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية (٤٠).

ومنها جواز التحصين بالقلاع عند الخوف من العدو، ومنها أن تمهيد الأسباب في الحاجات لا يقدح في التوكل والاعتماد على الله تعالى، ومنها أنه يجوز الأخذ بالحزم وإظهار ظن الشر المتوقع من العدو وليس ذلك الظن المنهي عنه لأن أبا بكر رضي الله تعالى عنه (قال): لا بصرنا تحت قدميه ولم ينكر عليه النبي عَلِي قال أبو القاسم الرافعي ولك أن تزيد وتحتج به] على أمور منها أنه تجوز المسافرة بالرفيق الواحد عند الحاجة بلا كراهة وأن ورد خبر الرفقاء أربعة فإن النبي ﷺ لم يستصحب سوى أبي بكر رضي الله عنه. ومنها أنه يجوز لأحد الرفيقين أن يظهر لصاحبه خوفه فيما يخاف منه ليخفف عن نفسه ببثُّ الشَّكِوي وليكون صاحبه واقفاً على الحال مستعداً لما عساه أن يعرض. ومنها أنه ينبغي للمشكو إليه أن يسكن جأش الشاكي ويعده الجميل من الله تعالى ويحثه على حسن الظن به. ومنها يجوز اطلاق اللفظ على المجاورة والقرب فإنه قال: لأبصرنا تحت قدميه. وأراد لأبصرنا من تحت قدميه أو قريبين من تحت قدميه. ومنها استعمال الأدب في المخاطبات بذكر الإنسان بكنيته ونحو ذلك مما يتضمن إكراماً لقوله على يا أبا بكر. ومنها أنه تجوز التكنية بأبي فلان وأن لم يكن للمكني ابن مُسمَّى بـذلك إذ لم يكن لأبي بكـر رضي الله عنه ابن يسمى بكـر. وروي عن غالب بن عبد الله عن أبيه عن جده أنه قال: شهدت رسولَ الله عَيْقُ قال لحسَّان ابن ثابت رضي الله عنه قلتَ في أبي بكر رضي الله عنه شيئاً؟ قل حتى اسمع قال: قلت:

وثاني اثنين في الغار المنيف وقد طاف العدو به إذ صاعد الجبلا وكان حب رسول الله قد علموا من الخلائق لم يعدل به بدلا فتبسم رسول الله على . وفي الحديث بيان فضل جبل ثور بما خصه الله تعالى بهذه المزية الكريمة والمنقبة العظيمة من بين سائر الأطواد والاعلام، وحيث جعله متحصن خير الانام وقلعة رسوله وحبيبه عليه أفضل الصلاة والسلام، وفيه بيان فضيلة هذا الغار الشريف على سائر المغار حيث كان صدفاً لأشرف الجواهر وكهفاً لكهف الأنبياء والمرسلين، وكنفاً لكنف

الخلائق من الأولين والآخرين. وأنشدنا لأبي القاسم الرافعي في أماليه قال:

فخص بذكر الله خير مغار ولا تتغافل عن هجوم مغار وكن حذراً من غيرة الله واستقم لديه لئلا تبتلي بصغار وكن حذراً من غيرة الله واستقم لديه لئلا تبتلي بصغار وأنشدني أبو عمر عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم الحموي قراءة عليه عوداً على بدء قال أنشدني الصاحب شرف الدين أبو عبد الله محمد ابن سعيد البوصيري اجازةً لنفسه أقسمت بالقمر المنشق ان له الأبيات الخمسة الآتية وخمسها الشيخ أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن بدران فقال:

جلَّ الذي من حرور الشمس ظلَّلَه وزان خلقت حسناً وكمله وطهر الفلب منه حين أرسله أقسمت بالقمر المنشق أن له من قلبه نسبة مبرورة القسم

وأم معبد إذ جاءته بالغنم مهزولة فأصابتها يد النعم فأرسلت رسلها المروي لكل ظمي وما حوى الغار من خير ومن كرم وكل طرف من الكفار عنه عمى

أتى سراقة للآثار مقتفياً فساخت الحجر لما منه قد دنيا وعن أعاديهما في الغار قد خفيا فالصدق في الغار والصديق لم يريا وهم يقولون ما في الغار من إرم

وسرخة يشرب أغصانها الذللا عليهما وجمام الأيك قد نزلا والعنكبوت على والعنكبوت على خير البرية لم تنسج ولم تحم

اكرم بعين من الصديق ذارفة خوفاً على المصطفى من شرطائفة ردوا وقد صُرفوا عنه بصارفة وقايمة الله أغنت عن مضاعفة من الأطم

اللهم صل على محمد عبدك ورسولك صفوة الاصفياء وخلاصة الخلصاء الذي خصصته بالاصطفاء، واصطفيته بالاختصاص على الأنبياء،

وأسريت به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ثم رفعته إلى السماء، وأريته من آياتك الكبرى ثم رفعته إلى سدرة المنتهى فكان إلى محل قاب قوسين أو أدنى في حلول الانتهاء، وعقدت له لواء الحمد بكمال الشرف يوم اللواء، وأعطيته الشفاعة في المذنبين فهو لديك أكرم الشفعاء، وفضلته بالحوض المورود والمقام المحمود وأرسلته بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله كراهة المشركين الأعداء، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم صلاة وتسليماً دائمين بدوامك ومنتهى العرش ومبلغ الرضى. قال محمد الفيروز ابادي غفر الله إسرافه وألوى على سائره نواصي المجد وأعرافه.

هذا آخر ما تيسر جمعه فيما يحوي بإشحاحة ومن الرب الرحيم تعالى وقدر بلطفه في أسرع زمان اتمامه وانجاحه، فالحمد لله تعالى على توالي منته وترادف منحه وتضاعف نعمه، والصلاة والسلام الأتمان الأنميان على سائد ثناء المجد ورافع علمه حبيب الله تعالى وصفيه ورسوله الأكرم الأشرف الأعظم، ونبيه محمد خاتم المرسلين وقائد الغر المحجلين وعلى آله وأصحابه المفخمين المبجلين، وعلى سائر الصنا من الابدال المكملين. وحسبي الله ونعم الوكيل، تم كتاب الصلات والبشر في الصلاة على سيد البشر.

وذكر في آخر نسخة المدينة المنورة:

تم الكتاب المبارك على يد أفقر عباد الله وأحقرهم الفقير عمر بن الحاج علام البقري بلداً الشافعي مذهباً غفر الله له ولوالديه ولمن طالع فيه ودعا له بالمغفرة ولجميع المسلمين آمين يارب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم وكان الفراغ منه في يوم الثلاثاء المبارك ثالث شهر صفر سنة اثنين وثلاثين وألف من الهجرة النبوية على ساكنها أفضل الصلاة وأزكى السلام الحمد لله أنهاه مقابلة بقدر الطاقة مالكه الفقير مدين في مجالس آخرها في يوم الاثنين مستهل شهر رمضان سنة ١٠٣٣.

|  | • |  |  |
|--|---|--|--|
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |

## \_المراجع\_

جلاء الافهام في فضل الصلاة والسلام على خير الأنام لابن القيم الجوزية القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع للإمام السخاوي فضل الصلاة للشيخ اسماعيل القاضي المواهب اللدنية في الشمائل النبوية للامام القسطلاني زاد المعاد لابن القيم الجوزية الشفاء للقاضى عياض تفسير الكشاف للإمام الزمخشري صحيح الإمام البخاري صحيح الإمام مسلم مسند الإمام الدارمي الترغيب والترهيب للحافظ المنذري الجامع الصغير للإمام السيوطي مفتاح الجنة للعلامة السيد محمد الهاشمي رحمه الله ديوان حسان بن ثابت الأنصاري رضي الله عنه الاعلام للاستاذ خير الدين الزركلي معجم المؤلفين للاستاذ عمر رضا كحالة شذرات الذهب في أخبار من ذهب لابن العماد أسد الغابة لابن الأثير الاصابة للحافظ ابن حجر

الاستيعاب لابن عبد البر

الديباج المذهب لابن فرحون الضوء اللامع للحافظ السخاوي مختار الصحاح للرازي القاموس المحيط للفيروز أبادي لسان العرب لابن منظور النهاية في غريب الحديث لابن الأثير سنن النسائي سنن الترمذي شرح تحفة الأحوذي مجمع الزوائد للهيثمي سنن البيهقي سنن أبي داود سنن ابن ماجه لسان الميزان لابن حجر ميزان الاعتدال الكاشف في علم الرجال تهذيب الكمال

## الفهرس

| •   | مقدمة                                                                         |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------|
| 11  | ترجمة المؤلف                                                                  |
| 10  | ترجمة المؤلف<br>مقدمة المؤلف                                                  |
|     | الباب الأول في تفسير الآية الكريمة: ﴿إِنَّ اللَّهُ وَمَلَائِكُتُهُ يَصُّلُونَ |
| 19  | على النبي وفيه مسائل).                                                        |
| 19  | المسألة الأولى: اشتقاق لفظة الصلاة لغوياً                                     |
| 74  | المسألة الثانية: تفسير معنى الصلاة وما قال فيها المفسرون                      |
| 40  | المسألة الثالثة: تفسير معنى النبي                                             |
| 77  | المسألة الرابعة: الفرق بين ا <b>لنبي</b> والرسول                              |
|     | المسألة الخامسة: قراءات الآية الكريمة: ﴿إِنَّ اللَّهُ وَمُلائكُتُهُ ﴾         |
| 44  | الآية وأوجه اعرابها.                                                          |
| 79  |                                                                               |
| 79  | المسألة السادسة: قراءة الحسن البصري للآية ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾  |
| 49  | المسألة السابعة: في تعريف النداء بيا                                          |
| •   | المسألة الثامنة: تفسير صلاة الله تعالى بالثناء والرحمة والبركة                |
| ٣١  | المسألة التاسعة: هل يدخل النبي على في خطاب الآية                              |
| ٣٢  | المسألة العاشرة: هل يدخل النساء في خطاب الآية                                 |
| ٣٢  | المسألة الحادية عشر: مل تكرار الصلاة واجبة فيما زاد على مرة؟                  |
|     | المسألة الشانية عشر: وجه ايصال ياأيها الذين آمنوا صلوا عليه                   |
| ٣٢  | وسلموا بما قبلها.                                                             |
| ٣٣  | المسألة الثالثة عشر: القراءة الشاذة للآية الكريمة                             |
|     | المسألة الرابعة عشر: فيها أمران بأن الله وملائكته يصلون على                   |
| ٣٤  | النبي والثاني أمر الله عباده المؤمنين بالصلاة على النبي على أيضاً.            |
| . • | •                                                                             |
|     | المسألة الخامسة عشر: في أن الصلاة اشتملت على عبودية جميع                      |
|     | الجوارح وما فسر في اختلاف الترتيب في التشهد بـأن قدم السـلام                  |
| 40  | على النبي على الصلاة عليه.                                                    |

|     | تَذْنَيْبِ: في ذكر فوائدة قراءة الآية الكبريمة: ان الله ومالائكته |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
| 4.1 | يصلون على النبي.                                                  |
|     | الباب الثاني: في ذكر الأحاديث الدالة على فضل شأن الصلاة           |
|     | على رسول الله ﷺ وعظيم قدرها والآثار المنبئة على تأكيدها           |
|     | والاعتناء بأمرها والمواظبة على ذكرها وهي تنيف على مائة وعشرين     |
|     | حديثاً.                                                           |
| 79  | الباب الثالث: في بيان مشكل هذا الباب على سبيل الايجاز             |
|     | والاختصار وايضاح ما يبهم من معانيها على طريق الاقتصاد             |
| ۸۹  | والاقتصار.                                                        |
| ,,, | معنى الصلاة لله، ومعنى اللهم صل على محمد وما يستفيده النبي        |
| ۸۹  | عَلِيْ من الصلاة عليه.                                            |
| ٩٠  | معنى التسليم عليه عليه عليه                                       |
| 91  | معنى أرمت                                                         |
| 91  | معنى الوسيلة                                                      |
| 97  | القول الأول في معنى المقام المحمود                                |
| 97  | شفاعات النبي عظي الست                                             |
| 90  | القول الثاني في معنى المقام المحمود                               |
| 90  | القول الثالث في معنى المقام المحمود                               |
| 97  | القول الرابع في معنى المقام المحمود                               |
| 97  | معنى المباركة في: وبارك على سيدنا محمد                            |
| 9 ٧ | معنى واجعل في الاعلين درجته                                       |
| 97  | معنى وأجعل في المصطفين محبته                                      |
| ٩,٨ | معنى واجعل في المقربين درجته                                      |
| ٩,٨ | معنى سلوا الله لي الوسيلة                                         |
| 99  | معنی حقت علیه شفاعتی                                              |
| 1   | معنى حلت عليه شفاعتي                                              |

| 1 • • | معنى اللهم رب هذه الدعوة التامة                                                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1     | معنى والصلاة القائمة                                                                                        |
| 1     | رضاء لاسخط بعده                                                                                             |
| 1.1   | معنى جزى الله محمداً عنا ماهو أهله                                                                          |
| 1.1   | معنى وانزله المقعد المقرب عندك يوم القيامة                                                                  |
|       | في تحقيق المقال في طلب الصلاة على النبي عليه الصلاة والسلام                                                 |
|       | وعلى آله مثل الصلاة على ابراهيم وعلى آله واختلاف العلماء في                                                 |
| 1+1   | ايضاح مشكلها                                                                                                |
| 1.4   | معنى الآل وتحقيق ذلك .                                                                                      |
|       | الباب الرابع: في ذكر مسائل نفيسة مهمة تتعلق بالصلاة والتسليم                                                |
| 1.4   | وفوائد جليلة يحتاج اليها أهل التعلم والتعليم.<br>المواضع التي ترتقي فيها الصلاة على النبي ﷺ إلى درجة الوجوب |
|       | المواضع التي ترتقي فيها الصلاة على النبي ﷺ إلى درجة الوجوب                                                  |
| 1.4   | والفرضية .                                                                                                  |
|       | اَلْمُوضَّعُ الأول وذلك في التشهد الأخيـر عند الشـافعي رضي الله                                             |
| 1.4   | عنه ومناقشات حول ذلك.                                                                                       |
| 41.   | الموضع الثاني وذلك في خطبتي الجمعة عند الامام الشافعي                                                       |
| 110   | الموضع الثالث في صلاة الجنازة                                                                               |
| 110   | الموضع الرابع عند ذكره ﷺ                                                                                    |
| 119   | الموضع الخامس إذا نذر أن يصلي على النبي ﷺ                                                                   |
| 119   | المسألة الثانية: في القدر الواجب في الصلاة على النبي ﷺ                                                      |
| 14.   | المسألة الثالثة: في السلام على النبي ﷺ                                                                      |
| 171   | المسألة الرابعة: مُعنى وبارك على مُحمد وعلى آل محمد                                                         |
| 171   | المسألة الخامسة: سؤال الوسيلة له ﷺ                                                                          |
| 174   | الآثار الواردة في فضائل الصلاة على النبي ﷺ                                                                  |
| 178   | مناقشة سفيان الثوري لشاب في الحج في حقيقة معرفة الله تعالى                                                  |
| 170   | ما أكرم الله تعالى به نبيه ﷺ بعد موته                                                                       |
| 170   | حكاية محمد بن سعيد بن مطرف وكان من الاخيار الصالحين                                                         |

| 170 | الصلاة على النبي ﷺ تدرك الرجل وولده وولد ولده                    |
|-----|------------------------------------------------------------------|
|     | قراءة الشبلي للآيـة ﴿لقد جـاءكم رسول من أنفسكم عـزيز عليـه       |
| ١٢٦ | ماعنتم﴾ ويتبعها بالصلاة على النبي ﷺ.                             |
| ١٢٧ | حضور أبي سعيد الخياط مجلس ابن رشيق                               |
| ۱۲۷ | بعض ما أوحى الله تعالى إلى موسى عليه السلام                      |
| ۱۲۸ | المناقب الكريمة التي يجنيها المصلي على النبي                     |
| 179 | المواضع التي تتأكد فيها الصلاة على النبي ﷺ                       |
| 179 | تتأكد الصلاة على النبي على النبي الله الجمعة                     |
| 14. | ما يقال يوم الجمعة بعد العصر                                     |
| 14. | حكايات في فوائد كتابة حديث رسول الله ﷺ                           |
| ١٣٣ | في المنع من كتابة صلعم بدلاً من ﷺ                                |
|     | ما ينجب على المسلم أن يتأدب عند سماع اسمه ﷺ وما كان يفعله        |
| 178 | الإمام مالك ومحمد بن المكندر رضي الله عنهما.                     |
| 140 | ما يقال عند دخول المسجد                                          |
| 150 | ما يقال عند إجابة المؤذن                                         |
| 150 | ما يقال عند أول الدعاء وأوسطه وآخره                              |
| ۱۳٦ | أركان الدعاء وأجنحته وأسبابه وأوقاته                             |
|     | الاكثار من الصلاة والتسليم على النبي ﷺ في الصف والمروة يــوم     |
|     | عرفة، عند استلام الحجر الأسعد، عنـد قراءة القـرآن، عند القيـام   |
|     | من المجلس، عند طنين الأذن، عند نسيان الحديث، عند الصباح          |
| ۱۳۷ | والمساء، عند الوضوء، عند الذبح وكرهها الامام أبو حنيفة.          |
|     | تستحب الصلاة على النبي ﷺ عند العطاس، في القنوت، عند              |
|     | التشهد الأول عند الشافعي، عند اقامة الصلاة وُفي قيام رمضان       |
|     | وفي الـوتر تستحب الصــلاة على النبي ﷺ عنــد الفـراغ من التلبيــة |
|     | وعنـد الخروج من السـوق وعند القـدوم منه تستحب الصـلاة على        |
| ۱۳۷ | النبي ﷺ عند لقاء الرجل صاحبه وفي قيام الليل.                     |

| ۱۳۸   | فائدة هل يستحب سؤال الرحمة والمغفرة والتحنن للنبي ﷺ                                       |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳۸   | حديث ابن عباس ما قاله النبي ﷺ ليلة حين فرغ من صلاته                                       |
| 181   | فصل في أن الصلاة على النبي ﷺ متأكدة عند قبره الشريف                                       |
| 187   | أقوال المذاهب الأربعة في زيارة قبر الرسول ﷺ                                               |
| 187   | الأحاديث الدالة على فضل زيارة قبر الرسول ﷺ                                                |
| 187   | باب ثواب من زار قبر الرسول ﷺ                                                              |
| 188   | به بوب تواب من راز بر و رو يعلم النبي على حياة النبي على حياة النبي الله                  |
| 120   | العديق المصلي على عيد البي ويوم<br>تحقيق في معنى حديث لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد   |
| 184   | قصة زيارة الصحابي بلال مؤذن رسول الله لقبر رسول الله على                                  |
| 1 2 9 | فطنه رياره الطبيع باراق اللهم صل على محمد<br>فائدة في ذكر كلمة سيدنا في اللهم صل على محمد |
| 10.   | •                                                                                         |
| 108   | معنی السید                                                                                |
| 100   | ما يطلب أن يقوله عند زيارته ﷺ                                                             |
|       | الآداب الشرعية في زيارة قبر النبي ﷺ                                                       |
| 107   | فصل في كيفية الصلاة على النبي ﷺ وبيان ما وردت بـ السنـة                                   |
| 109   | والآثار من العبادات المختلفة في ذلك.                                                      |
| 17.   | صلاة سيدنا على رضي الله عنه (اللهم داحي المدحوات)                                         |
|       | صلاة سيدنا عبدالله بن مسعود رضي الله عنه                                                  |
| 171   | في فضل اللهم صل على سيدنا محمد وعلى آل محمد صلاة                                          |
| . , , | تنجينا بها من جميع الأهوال والآفات الخ .                                                  |
|       | في صلاة أبي الحسن الكرخي                                                                  |
| 177   | في أفضل صلاة على النبي ﷺ                                                                  |
| 177   | في صلاة الإمام محمد بن ادريس الشافعي رضي الله عنه                                         |
| 1 ~ 4 | الأختلاف في أفضل الصلاة عليه ﷺ نقلًا عن الإمام جمال الدين                                 |
| 174   | الأسنوي رحمه الله وفيه أربعة أمور.                                                        |
|       | قصيدة في مدح المصطفى على المحافظ أبو عبد الله محمد بن                                     |
| 177   | عبد الله العطار الجزائري في كتابه ورد الدرر وهي ٨٦ بيتاً.                                 |
|       |                                                                                           |

| ۱۷۱   | قصيدة للشيخ أبو اليمن بن عبدالوهاب ابن عساكر رحمه الله           |
|-------|------------------------------------------------------------------|
|       | خاتمة في ذكر ما يتعلق بغار ثور وقصته وذكر ما امتاز بــه عن غيران |
| 140   | الأطواد وكهوفها بتخصته.                                          |
|       | هجرة رسول الله ﷺ من مكة إلى المدينة ومعه سيدنا أبـو بكـر         |
| 140   | الصديق رضي الله عنه ودخولهم غار ثور.                             |
| , , , | سبب تسمية اسماء بنت أبي بكر الصديق رضي الله عنهما بذات           |
|       | النطاقين.                                                        |
| ۱۷۷   | أبيات من الشعر لرجل من الجن من أسفل مكة يسمعون صوتـه وما         |
|       | يرونه قصة ضبة العنـزي مع أبي مـوسى الأشعري وقـدوم ضبة إلى        |
| ۱۷۸   | عمر بن الخطاب وفضل أبي بكر الصديق.                               |
|       | دخول أبي بكر الغار قبل رسول الله ﷺ مخافة أن يكون فيـه شيء        |
| 179   | يؤذي رسول الله ﷺ .                                               |
| 179   | دخول رسول الله ﷺ خيمة أم معبد                                    |
| ۱۸۱   | وصف النبي ﷺ بلسان أم معبّد إلى زوجها                             |
| ١٨٢   | أبيات لحسان بن ثابت الانصاري مجاوباً لصوت الجني                  |
| ۱۸۳   | الدعاء الذي دعي به النبي ﷺ عند خروجه من مكة إلى المدينة          |
|       | حديث سراقة بن مالك بن جعشم المدلجي حين أدرك النبي ﷺ              |
| ۱۸۳   | وكيف ساخت قوائم فرسه في الأرض إلى بطنها.                         |
| 140   | شعر لأبي بكر الصديق رضي الله عنه في ذكر الغار وقصته              |
| ١٨٧   | شعر لأبي جهل حين سمع بشأن سراقة                                  |
| ١٨٧   | شعر لسراقة رضي الله عنه يجيب أبا جهل                             |
| ۱۸۸   | قصة الهجرة فيما رواه البخاري ومسلم                               |
|       | قصة عزم سيدنا أبي بكر الهجرة إلى أرض الحبشة وما حصل له           |
| 119   | مع ابن الدغنة.                                                   |
|       | قصة الذين بيتـوا على باب رسـول الله ﷺ عندمـا كان سيـدنا على      |
| 191   | نائماً في فراشه .                                                |

یطاب من: او الرال المناب العامی بیردت. لبنان المانفت: ۱۳۳۲ - ۱۰۸ ۱۳ ۹۰ می ۱۷ ۸۰۰۸ می المانفت: ۱۱/۹٤۲۲ میلادی المانفت: ۱۱/۹٤۲۲ میلادی المانفت: ۱۱/۹٤۲۲ میلادی المانفت المانفت